1

新しい日本美術の発展のために

岡倉天心とフェノロサ

H

次

3 2

本邦最初の「日本美術史」講義

天心の生涯

(1)

全体的視点、その特徴

1

歴史研究と「日本美術史」開講の意義について ………

3

写実と美 ..... 美術と社会・時代・精神との関係

謝赫の「六法」について

インド・ギリシア的様式の伝播

29 26 24 22 19 19

# 岡倉天心と新時代の美術思想

日本美術の発見と再生

岩

崎

允

胤

18 2

| 1              |                     |                       |                       |                            |          |           |                  |  |
|----------------|---------------------|-----------------------|-----------------------|----------------------------|----------|-----------|------------------|--|
| 新しい日本美術の発展のために | ③ 日本美術の創造的な発展のために53 | (画) 近世、足利氏時代の美術について48 | (3) 中世、平安時代の美術について 45 | (i) 古代、奈良朝時代(広義)の美術について 37 | ② 各時代の特徴 | ① 時代区分の問題 | (2) 日本美術史の具体的な展開 |  |
|                |                     |                       |                       |                            |          |           |                  |  |

興業の路線がおしすすめられた。そして、自由民権運動の高揚と挫折のあとに、明治二十二(一八八九)年に 幕末から明治維新にかけて多くの破壊と混乱のなかから、この国では、しだいに文明開化、 岡倉天心とフェノロサ

新たな段階に入ることとなった。

は、帝国憲法の発布によって絶対主義的天皇制がうちたてられ、その翌年に教育勅語がくだされ、

三年には、新設して間もない東京美術学校の校長に任ぜられ、帝国博物館の枢要な職に就いている。こうして、 り、美術界のなかでの傑物と目され、まさに「わが世の春を謳う」といわんばかりの状態にあった。 識と並々ならぬ行動力・組織力によって、早くも国家の官僚として高い地位に就き、上層の人士との相識もあ 岡倉天心は憲法発布の年若冠二十八歳、 しかしかれは、そのときまでに修得した日本美術についての広い知 明治二十

富国強兵、

殖産

明治時代は

力・指導力を遺憾なく発揮したのであった。 どの英文の著作の出版や、 今日の院展にまで及ぶ日本美術院の創設と春秋二季の展覧会の開催、  $\mathbb{H}$ たたび立ち直る(その時期の大観の名作「屈原」を想起されたい)。かねてから天心の提唱してきた新時代の もりであるが、 突如の失脚をよぎなくされ、 か れの幅広い精力的な活動はその後十年近くつづくことになる。 新伝統主義美術の新たな発展のために、 官との関係もこれでほとんど途切れてしまった。しかし、 ボストン美術館の東洋部長などの多面的な国際活動などに、 世上、 罵詈雑言の集中砲火を浴びる身となった。この事件については後述するつばりぎぎん 弟子たちと力を合わせて、 しかし、 やがてまた『東洋の理想』『茶の本』な 失意のどん底からかれは不屈にもふ ある事件に端を発して、急転直下、 積極的な行動を開始する。 かれはその識見と行動

なの 「多くの論者が異口同音に指摘しているように、近代日本の知識人のなかで岡倉天心ほど一筋縄では捉えにく 田月 批評家・著述家なのか、実務にたけた組織者・事業家なのか、江戸趣味ゆたかな文人墨客なのか、 え マン主義的な夢想家・詩人なのか。 にもち、 が的な革新主義者なのか。現実の天心は、ここに挙げたような多様な側面と対立矛盾する諸要素をすべて合わ 分類 か 森田義之も最近の編著書 れはみずから混沌子とも号したとおり、 西洋の文化と言語に精通したコスモポリタンな文化人なのか、 容易にうかがいしられないものを孕む、ダイナミカルな混沌そのもののような人物であった。それゆ しかもそれらを破格のスケールで織り合わせた多面的かつ行動的な明治知識人であり、 ・定義・評価の難しい人物もめずらしい。 同僚から外国の友人、弟子たちまで― 『岡倉天心と五浦』(一九九八年)の「エピローグ」で次のように書い あるいはまた、 不羈奔放、 西洋の文明に対峙した挑戦的なアジア主義者・国粋主義者 思想家なのか、行政家・官僚なのか、 無頓着、 -が証言するように、強烈な知的・人間的アウラを そして熱情家でもあり、 頑迷な伝統主義者なのか、 教育者・学者なのか いくたの矛盾をうち 同時代の多く それとも開 てい

発光しつづけた天才型の人間であった。」

な発展とその成果が豊富に反映されているので、本章をあえて明治前期のなかに入れておくこととしたい。 治憲法と教育勅語との発布の直後になされたものであるが、このなかには明治初年以来のわが文化活動の旺 美術史にかんする思想 新時代の日本画・日本美術の創造・発展を期待しながら未来を担う若い学徒に語りかけたかれの思想― かれの奮闘によって設立された東京美術学校におけるわが国で最初といわれる「日本美術史」の講義を中心に、 に十分に描きだすことは、とうてい不可能である。そこで以下本章では、天心の生涯についてあらましを述べ、 このような型破りな人物の姿を、その人間的内実にまで分けいりながら本書のわずか一章ほどの紙幅のなか ――を考察することに、主題を大枠として限定することにしたいと思う。この講義は明

天心の『東洋の思想』 に、いわば一人歩きして利用されたことについては、あとで昭和期を扱うさい言及するつもりである。 冒頭の一句「アジアは一つ」(Asia is one)が二十世紀の第二四半期の頃、 アジア侵略の

ては、古典主義ないし新古典主義的傾向をとっていたといわれる。 の社会進化論によるものであったといえよう。また、 年、二十六歳のとき、東京大学で進化論・動物学を講義していたE・モースの推薦によって、同大学で政治学・ た年、アメリカのマサチューセッツ州で生まれた。ハーバード大学、同大学院を修了後、明治十一(一八七八) 心とも叙述上重複する点もあるが、ここでかれについてまず述べておく。 活動したE・F・フェノロサ(一八五三−一九○八年)について併せて若干とりあげる必要があるだろう。天 (経済学)・哲学の講義を担当すべく来日した。かれの考え方は、ごく大づかみにいえばスペンサー流 天心が東京大学の学生の頃から影響を受け、その後も日本画の振興のためにともどもに協力して ヘーゲルの哲学も若干は学んでいた。美術上の教養とし かれは、幕末ペリーが浦賀に来航し

である。 であった」と。天心も受けたフェノロサの初期の講義はこのように溌剌としていて、 く解説する熱心な彼の初講義は、 当初の講義については次のように伝えられる。「前もって幾種類もの専門書を熟読し、要点を整理して分り易 フェロノサは、来日当初は、後進国の人々に先進的文明国の知識を教えるぐらいの心算であったかもしれ 日本の古美術研究に深入りすることになろうとは、思ってもいなかったであろう。東京大学でおこなった 西欧の新知識を貪欲に吸収しようとする青年たちに十分な満足を与えるもの かなり好評であったよう

後述するように、 欲が高く、やがては明治・大正の時代を担うことになる俊才たち、たとえば、穂積八束、平沼淑郎、一木喜徳郎、牧野 学科を、毎年上級にあがってくる同一の学生相手に講義すること自体が無理であっただろう(しかも学生は、学問的意 をしたばかりのかれには、そもそも、 坪内逍遙、 ノロサの講義はしかししだいに新鮮さを失い、マンネリ化していったらしい。とはいえ、大学院で二年ほど研究 高田早苗、岡倉天心、井上哲次郎、 日本の古美術の研究にしだいに向かっていったのである。 政治学・理財学・世態学のほか、哲学・哲学史・論理学・美学・道徳学などの諸 井上円了らであった)。そのうえ、フェノロサの学問的情熱は

高橋由一ち 隆寺伝法堂の諸像にグレコ・ブディスト(ギリシア・仏教的)美術の面影をまのあたりに見て驚嘆した。この である。 にいたったのであろう。 ことが主な契機となって、もともと古典主義的美学の教養をもっていたかれは、さきの洋画拡張論を撤回する さて、 ったのか。 それに比べ千百年余りも前の日本の古代美術が唐のすぐれた美術を通して遥かに遠くヘレニズム、さ フェ にも洋画拡張論をしきりに説いていたのであった。そのかれがいつ頃からどうして日本画奨励説に変 伝えられるところによると、フェノロサは、同年京都・奈良方面に旅行したさい、 ノロサは明治十三年頃には、まだ美術についても西洋の優位をいささかも疑っておらず、 何といってもかれの母国アメリカは、 欧州からの移民が作って間もない歴史の浅い国 はからずも法

フェ あることを、聴衆にとって耳新しい美学論を根拠にして、力説したのであった。 らには古典期ギリシアの美的世界に連なっていることに、かれは驚きをもって思いいたった。 ノロサは、 と題する講義では、 明治十五(一八八二)年に東京・上野で開かれた、 日本画が西洋画にたいして秀れていること、それゆえ日本画を大いに振興すべきで 上流の有識同好者の会、 竜池会での

ことに開校をまたずに病没した。 であっ 両者のあいだの美術を通しての交流がしだいに深まり、そこから、やがて名作「悲母観音」が生みだされたの なお、 た。芳崖は天心とも親しくなり、 その年秋の第一回内国絵画共進会でフェノロサは、 東京美術学校の創立にも尽力し、 豪快で熱狂的な画家、 教授就任はきまっていたが、 狩野芳崖の作品に着目

音菩薩を拝観したのも、 長期の旅行をおこない、古社寺所有の古美術品の点検・調査・研究に携わった(こうしたことは、天心にとっ ゲローらとともに、あるときは官命で上司九鬼隆一にしたがい、あるときはまた私的に、 ぶことができた。やがて天心は、フェノロサや、富豪で古美術品購入に意欲をもつ教養高い自由人W・S・ビ を通しての結びつきはいっそう緊密になった。西欧の美学思想や画の見方など多くのことをフェ ど、手伝いをしていたが、大学卒業後は、文部省に出仕し、やがて美術係に配置となり、 英語に堪能な学生天心は、 願っても容易にかなえられないほどの、 明治十七年のフェノロサとの旅行のさいであった。 フェノロサのために美術にかんする通訳をしたり、日本語の文献の英訳をするな じつに貴重な経験であった)。法隆寺夢殿を開扉して秘仏 フェ 京都·奈良方面 ノロサとの美術 ノロサから学

目される。日本の古代美術への心酔が両外人を天台宗への帰依に導いたのであった。 その年(一八八六年)、森有礼が文部大臣のとき、天心は、その頃大学の職を辞したフェ 治十九年には、 天心、 フェノロサ、ビゲローが天台宗・三井寺で桜井敬徳師に就いて受戒をしたことが注

ノロ

上級のクラスのために「美学(美術史)」を講じ、翌年七月、かれが横浜から帰国するや、天心はそのあとを 本美術史」の講義が始まったのである。 ひきついで、「美学・美術史」の講義を担当した。このようにして、わが国で最初といわれる天心による「日 明治二十二(一八八九)年、東京・上野の形勝の地に東京美術学校が創立された。開校初年度にフェノロサは、 を共にした。帰国後、とくに、新時代にふさわしい日本画の創造をめざす天心の並々ならぬ努力がみのって、 美術界の実況を視察するという任務をもって、欧米に旅立った。ビゲローは欧州で一行に私費で合流し、 日本の伝統にもとづく美術学校を設立するための準備として、浜尾新を団長として、各国の美術教育その他

がない。 同名の遺著 こなわれた十二回にわたる連続講演「中国・日本美術の諸時代」(Epochs of Chinese and Japanese Art) 術紹介のためのかずかずの展覧会、執筆、講演等がある。とくに一九○七(明治四十)年、 フェノロサの帰国後の活動について簡単にいえば、ボストン美術館・日本美術部の長としての仕事、 ボストン美術館所蔵のフェノロサ・コレクションなど、述ぶべきことは多々あるが、 たちいるいとま (邦訳名『東亜美術史綱』)の原型となった。また、能楽への関心、再度の来日 ニューヨークでお (明治三十-三十 日本美

頃から聖武の頃までの期間(六五○−七五○年)を「グレコ・ブディズム(ギリシア・仏教的) これも、 フェノロサは体系的で学術的な日本美術史の著作を書かなかった。いま述べた連続講演の稿は残っているが、 指摘しておきたい。 そのまま著述とするには不完全なものであったのが残念である。この著作で、 および、東洋美術を環太平洋文化の一環とみなす興味ある仮説を提示しているこ かれが、 彫刻」の時期 中大兄皇子の

次に、本節で述べたことを前提してなるべく重複しないように天心の生涯について述べる。

校と合同して東京大学と改称され、天心はその文学部に入り、政治学・理財学 塾に通って英語の学習を始めた。その後母を失い、十歳のとき神奈川の寺に預けられ、大学、 は 士橋本左内の身内であって深くかれに傾倒しており、幼い天心にさまざまな逸話を日頃語って聞かせた。 木 隣席に後輩の高田早苗と坪内逍遙がやってきて外国文学の話を始めたので、合流し、スコットの の作品を耽読するようになっ 村正直の漢文教室やW・ホートンの英文学教室に出席し、 で旅館業を始めた。天心は十二歳で東京外国語学校に、その翌年には東京開成学校に入学した 子などの漢籍を学ぶとともに英語の勉強もつづけた(これらのことは、 改めた。 易商店を開き、経営を天心の父に委ねた。天心は文久二年にこの港町で生まれた。幼名を角蔵、 に役立った)。しかし、明治四年の廃藩置県で藩の店は閉店を余儀なくされ、一家は東京に出、 毎日多くの外国人が訪ねており、 ある藩主・松平慶永 へん世話になる浜尾新であった)。同学には井上哲次郎、牧野伸顯らがいた。この学校は二年後に東京医学 岡倉天心(一八六二—一九一三年) だの、 店の仕事で多忙な母に代わって保母の手で育てられた。保母は、 デ ュマの 『モンテ・クリスト伯』だの、 (春嶽) た。 は、安政六年横浜開港のおり、率先して藩の店としてその地に生糸絹 あるとき小石川の牛肉屋で天心が福富孝季と鍋をつついてしゃべっていると、 天心はおのずと英語に親しむようになったが、 の生家は、代々福井藩の松平家に仕える武家であった。 ヴィクトル・ユゴーの『レ・ミゼラブル』だの、思うが かたわら自分で英米の小説、とくにエドガー・ポー かれの後年の日本美術史研究のさい 安政の大獄で斬罪に処された福井藩 (経済学)を専攻しながら、 明治二年八歳のときから私 幕末、 論語、 (校長は後年た のちに覚三と 父は日 中 本橋 大 貿 明

琴曲を学んだりした。 ままに語り合ったということである。天心は女傑奥原晴湖に文人画を、 森春涛に漢詩を習うほか、 加藤桜老に

多分この「美術論」を書いたこともあってまもなく美術係に所属することになった。 学中から堪能な語学力によって手伝いをすることが多かった。卒業論文として「国家論」を英文で書きあげた 週間で英文の「美術論」を書いたという逸話がある。卒業後、大学の副総理浜尾新の推挙で文部省に入り、 前述したように、 すでに妻帯していたかれは、 フェ ノロサは明治十一(一八七八)年に東京大学の教師として来日し、 痴話喧嘩から妻にそれをびりびりに干切られ燃やされてしまい、わずか 十七歳の天心は在

対して、新しい時代にふさわしい新日本画達成をめざす相互批評と研究の機関として、 画会が結成された。芳崖もそれに熱心に参加し、同じ長州出身ということで伊藤博文を会に連れてきた。 奈良を訪ね、古社寺所有の美術品の調査・研究に従事した。明治十八年には、その頃守旧的になった竜池会に 前述した。その日の通訳をしたのは多分天心であろう。この演説の日本語訳は、大森惟中の筆記として同年十 にそれを要約して美術上の国粋主義的な団体たる竜池会で、「美術真説」と題する演説をしたことについては 月に刊行された。 フェノロサは明治十四年四月から日本美術の優秀なことを説く連続講演を美術家たちにおこない、 天心はその後、これも前述したように、 フェノロサやビゲローらとともにいくども京都 フェノロサを中 翌年 五月

生の奴か、 西洋では、 査の成果は、 することになった。翌十九年にフェノロサや天心らがおこなった、これも前述した、その準備のための海外調 純日本美術の教育のために東京美術学校の設立が企図され、天心は文部官僚として大いにそれ イタリア十五世紀はたしかに欧州美術の頂点をなしたといえるが、 画法の番卒にすぎず、日本も似たり寄ったりの状態になっており、それゆえ、新時代にふさわしい 帰朝第 声の報告の有名な一言、 「ヨーロッパにヨーロッパなし」ということである。 その後は衰え、 近代の画家は写 なわち に尽力

自身校長心得を経て、早くも校長に昇任したのであった(二十三年十月)。 長心得として開校した。天心は、事実上これによっていわば全権をにぎったといってもよく、 うとの意気に燃えて帰国したのである。天心の努力が実って、東京美術学校は、明治二十二年二月浜尾新を校 の立場をとっていたフェノロサの視点が多分にかかわっているといえるだろう。私見では、 新しい日本画を、みずからの手で仕上げるべしということであった。この発言には、とくに古典主義的美術論 ッパで何を見てきたのかと一面では思わないでもないが、かれらはこのように新しい日本画をこそ推進しよ かれらは一体 翌年には、

天心の生涯について述べるため、なおしばらく後期にかかわることを諒とされたい。 明治憲法発布の明治二十二年を境として、明治の後期に入るとみる。わたくしは、なおここでひきつづいて

をしていた者もおったという。斎藤隆三は当時の――といってもすでに明治憲法体制の時期に入っていること 心はかなり古風で国粋的なのである。 気な写真は、かれを語る書物に今日もしばしば掲載されている。ともあれ、このような校服を定めるなど、天 に留意したいが 同の遠足行進を附近の青山緑野に試み、一夜を夜営に過ごさせながら、深更一同の蹶起を促し、冴え亘る 天心は、かって奈良の朝廷で武官が着用した袍衣様式の制服を教官や学生にまとわせ、 一樽の鏡 普通に絶した行事もかずかず行われるようになったが、中にも正月元日は教職員から学生まで一同相集まっ 自分は、 [樽の蓋] を開いて大盃を挙げ、順を追うて飲み廻し、 自宅から学校まで愛馬に跨り、この奇異な服装で登学した。馬上からこちらを向く天心の得意 学校の模様について次のように書いている。「開校後は、また年一年と歳を重ねるに随 教職員のうちには、きまりが悪くて、学校の近辺で制服と平服の着替え 以て聖代を寿いだこと、また春に秋に学生 頭には冠帽を被らせ

月の光を浴びて大講演を遂げたなどということも、また正に天心にして初めて為し得べき、破天荒のこととし

あった。 を書いた。 また、今日までつづく豪華雑誌『国華』を九鬼・浜尾の援助のもとに創刊し、創刊号に有名な論文「円山応挙」 中心として、さらに手広く、宮内省所属の帝室博物館 で狩野派の大家橋本雅邦が筆頭教授となり、天心、フェノロサも講義を担当した。天心は美術学校での仕事を と不忍池、 なければならない。偏に理想を傾けて天才教育に臨んだものとすべきである。」 — が眼底を射る今日の近代都市東京とはちがって、米軍の空襲による壊滅以前の、翠したたる静かな上野 は 閑話休題。東京美術学校では、前述したように、文部省の高官浜尾新をまず学校のトップに置き、 聖代の寿ぎ」等々にはとても随いてゆけないけれども、車の轟音の喧しく、夜にはヘッドライトの閃光 の文化部にもかかわった。美術界はこのようにしてあたかも「天心の世」とみられるかのような有様 かれが美術学校長に就任したのは二十九歳のときである。 隅田川・荒川の堤、関東の青山緑野、そのあたりでの男性的な研学の様を慕わしく思うのである。 (館長九鬼隆一) の理事となり、 また農商務省管轄の内国勧業博覧会 思うに、 美術部長を兼任した。 筆者のわたくし そのもと の山

までの演劇改良運動にたいする傍観者的態度を捨てて、文芸委員となって積極的にかかわることとなった。 演劇協会が結成された。 他方、 シェクスピアと近松の研究と、 演劇改良運動がすすむなかで、明治二十二年には、高田早苗、 この協会は国劇の伝統を保存しながら芸術的向上をめざしたので、 朗読法の研究にとりかかった。 森田思軒、天心が主軸となって、 坪内逍遙も、 日本 2

行できるということも、 天心は明治二十四年には日本青年絵画協会を結成した。これは、東京美術学校からやがて卒業生が出てくる かれらの自由に活動できる場として新たに構想したもので、このような配慮を先手をうって計画し、実 弟子たちからみて天心の魅力のひとつであっただろう。

明治二十六年ともなれば、日清戦争勃発の前年であり、国際関係がきびしさを増す時期である。「日本美術

代文化、 史」を研究しているかれには、日本の古代美術のいわば源泉をなす中国の、とくに六朝から唐宋時代に す自然、 中国に揚子江文化と黄河文化との相異があることを認識したことであり、 かったにせよ、 に相違なく、帰国して今度は「支那に支那なし」と天心は例の調子で語ったものの、その失望はたしかに大き おそらく首都北京はまだしも別としても、古都西安や洛陽をはじめ、各地はかなり荒涼窮乏の相を呈していた で約五ヵ月にわたる旅の途に就いた。 その眼におさめてきたはずである。 も募るのであった。 ての古美術に直接に接し、またその悠久な自然と歴史を自分の眼でしかと捉えたいとの思いが、 またアヘン戦争以後の列強による植民地化の実態、その悲惨と列強の罪業などを、天心はしっかりと そのスケールの大きさ、悠久な歴史のなかでの民衆の生活、 ほかでもない中国のことゆえ、おそらく見るものはきちんと見てきているのである。 周到な準備をし、 宮内省の命による出張としたうえで、天心は、七月半から十二月初 洛陽の近郊でかれは龍門の石窟を見て深い感動を覚えた。 いまは深く埋もれているはずの豊かな古 また、とくに中国山水画の背景をな やがうえに

别二 八月八日虎同附近)。 タルモ此趣ニ外ナラズ。劉 ともあれ、天心がこの中国旅行で多くのことを学んだことはいうまでもなく、 画裏ノ天地ヲ開キタルニ非ザル如シ。 中の一節を借用しよう。「斜陽野ニ在リ、楊柳人影総ベテ画中ニ見ン所ト同ジ、雪舟 松年ノ林家人物、閻次平ノ夕陽帰牧、 猶考ヘタシ。 此行惜ムラクハ雅邦画伯ト共ニ遊バザルヲ」(「旅行記 眼前ニ在リ、彼等ハ寧ロ写生的ノ人ニシテ、 斎藤隆三の著作から天心の

天心は、 は、五年ほど前につくられた日本青年絵画協会の発展として日本絵画協会が新たに組織された。こういう場合 清戦争終結の下関講和条約の締結と、 世の大物を頭に据え、 自分はその直下にあって事実上の実権を揮う。この協会でも公爵二条基弘を会 いわゆる三国干渉による遼東半島の還付とののち、

見地からきびしく批判したことがあるが、そればかりではない。 天心排斥の挙に出ようとした。 邦との対立もあり、 すぶり、 て天心が浜尾新のもとにフェノロサらとともに欧米の美術状況の視察をおこなった帰途アメリカにたちよった 天心にたいする怒りがあった。これはやはりおそらく天心の不徳によるところといえよう。 天心がかねてから龍用しすぎたことに始まり、 しても、 天心の庇保に拠らざるものなく、今は正に斯界の王者の如き地歩を占めるものとして観られるほどにもなった。 年また天心は、 ている。天心が東京美術学校絵画部に西洋画部を置いて黒田清輝らを教授としたことも一筆しておこう。 て作に当れ、 なった。斎藤隆三は、この協会の旗上げを「画壇革新の第一鞭」とし、「すべてはこれ天心が、 丹陵·孤月 頭に迎え、自分は副会長の位置に就く。この協会には、 国宝保存法の制定まで存続した)、斎藤によれば、「かくて新古に通じ、方面を尽くし、 全権大使として当地にあった九鬼隆一は、 あわせてかれの不徳も重なり、すべてが一挙に爆発したのであった。美術学校の図案教授福地復 これは起こるべくして起きたといえるかもしれない。 明治三十一(一八九八)年、栄光の頂にある天心の身を急転直下の失脚が見舞う。 ・玉堂らの若手が集まり、 師資相 時代を忘るなと、機ある毎に説いて指導したものの現実となって展開したもの」である、 かれ自身の協力によって前年に成った古社寺保存法にもとづく委員となり(この法は昭 天心はついにかれを関西方面に転出させようとしたことから、 |承によって技巧の形式に墮した江戸時代の絵から去れ、理念に本づき生鮮な精神に活き| 折しも、 京都からは栖鳳・芳文らも参加し、毎年春秋二季の共進会を開くことに 帝国博物館長九鬼隆一の地位が危くなることがあり、 福地の付け上り、 天心が和服を着て恬然と振舞っていることを、 橋本雅邦をはじめ、広業・鞆音 かねてからの世上の反感のほか、 驕慢、 九鬼は懐妊中の妻波津子を、 しかも、天心の中 福地は仲間の者と語らっ ・観山 美術会のこと、 国旅行中 瑣事から発したに というのは、 日本での出 加えて、 におきた雅 派 に代表 7

をいっさい失い、

野に下ったのである。

術学校を去った。天心は、 婚という事態にたちいたり、天心もまた私生活の乱脈に陥り、世の顰蹙を買わないわけにはいかなかっ ため、天心らに託して、同船、 このような状況のなかで、天心は帝国博物館理事、 寺崎広業、 小堀鞆音、 古社寺保存会との関係のみを残して、宮内省、 帰国させたところ、船中で天心との関係があやしくなり、 西郷孤月、 横山大観、菱田春草ら十七名の教官が、 東京美術学校長を辞職しなければならなかった。 帝国博物館、 文部省など官との関係 天心と袂を連 ついに九鬼夫妻の離 ねて美

後、 問題をめぐって論陣を張った。このようにして院の創立はとにかく人々の注目を集めた。 があり、七月、芝公園の紅葉館で創立披露会が開かれ、公爵二条基弘らの参加もあって賑わい、十月には日本 あったが、ビゲローからも一万ドルが電送されて大いに励まされたし、参謀総長川上操六大将から多額の寄付 術院の創設をかれは計画した。しかし自分は正面には出ず、主役を雅邦に委ねる形をとった。資金面 ら弟子を伴って現地に赴き、その地の美術愛好者との交流をはかったのであった。 本美術院創立記念展覧会が開催され、 美術院が谷中初音町に竣工され、 しかし、 仙台、 不屈なかれは、 秋田等、 また年明けて福岡、 失意のどん底から新伝統主義美術の指導者としてふたたび登場する。まず、 開院式が催された。 大観の作「屈原」の出品があり、これにたいして高山樗牛が歴史画 広島、 横浜、 同時に、前記、 日光等々で展覧会を開いた。 日本絵画協会共進会との連合の形式で 天心はこの会の終了 そのさい天心みずか の苦労も 日本美

えるのは、 かも洋画にまさる新しい色彩の絵画を生み出そうとし、没線による色彩という描法をかれらは案出した。 観る者の感性に訴えることを説いた。その考えを体して、大観と春草は新しい描法を試みた。 天心は、 線条ではなく、色彩であるとし、顔料、絹本など、一切の材料は伝統的な日本画のものを用い、 封建的な師資相承を排して、各人自由に、しかも理想に燃える精神を画 「面に生きいきと表現して、 感性 観山

雅なるものあり、 る歟、 ると同時に、更に此明快の方面に向って益々開拓の労を辞せざらんことを望みて已まざるなり」と せんや。予輩は春草の為めに此感を懐くや深し。 此没骨的な新画法は、必ず煙雨を仮らざるを得ざる歟、 然の結果なるべし。 春草の開展せんとする新画風に在りては、其没骨的な描法に便せんとするに、 概ね模糊黯憺として、 陥を指摘しながらも、 たが、そのさい、 回の連合展覧会 みにたいして、化物絵・泥絵などと嘲り、 は奇異の眼をもってみられ、好評が得られなかった。いや、それどころか、 の一大原の露」、 | 王進会・日本美術院展覧会出品概評 陰鬱ならざるを得ざる歟、 春草の「雲中放鶴」、大観の「木蘭」などみるべき作品を生んだが、総じてこの試みは他 (明治三十四年) に寄せて詳しい出品概評を、 所謂明快の観念に戻らざるものあるを知れり。 とくに愛弟子春草の作品「蘇李〔蘇武と李陵〕訣別」をとりあげ、 されども、 陰鬱の気あるを免れず。 温情のこもる励ましの言葉で結んでいる。いわく、「然れども強いて酷評を試 これが為めに我が日本画の特色たる明快の概念に遠かるを免れざるを如何せん。 果して明快なるものを作る能はざるか。 ついには朦朧画という悪罵のレッテルまで流行した。天心は、 所謂朦朧体の文字の出づる其故なきにあらざる如 而して今回出品の四季の図を見るに、 必ず霧靄を用ひざるを得ざる歟、 春風同人という筆名で『読売新聞』誌上に書い 即ち春草の画風の為めに之を喜ばざるを得 是等の事豈一考を要すべき値なしと 世は、 煙雨を仮り霧靄を用ふること自 美術院のこうした新 その大胆な試 流麗なるもの 模糊たらざるを得ざ みのもつ欠 むれば り

秘訣は、新境遇に応ずるの変化力に在ることを忘るゝ勿るべきのみ」と。 怪なることを患ふる勿れ、 天心は、 同概評の末尾に展覧会の総括としてまた次のように書いている、 奇なるも佳し、 怪なるも妙し、 奇ならざるも好し、 日く、 怪ならざるも不可なし。

天心は、この年(一九〇一年)の十一月、インドに旅立った。

かれによれば、

現しなかったけれども。 聴いており、 裕なアメリカ夫人のJ・マクラウドを通じて日本招待の旅費を送付している― 近く前に来日した、 革命家たち」によるに、 ということではないであろう。すなわち、近年出揃った資料に依拠する岡倉古志郎の論文「天心とベンガ 美術にあるが、 れ この出発は、 なければならない。 天心はマクラウドと渡航の準備を始めたのであった。 さらに広く東洋をみて唐宋の美術の源流を溯れば、 インドの著名な宗教思想家で「不二宗門」を唱える、 これまでいわれてきたように、天心の身辺の事態が悪化したことによる「突然」の逃避 マクラウドはヴィヴェカーナンダの弟子であり、 事情は次のごとくであったと考えられる。すなわち、その年の五月頃、 折も折、 かれが久しく念願していたインド行きの条件がようやく生まれてきたの やはりインドとその仏教からの流 当時、 親日家のヴィヴェカーナンダに、 その来日は健康状態のため 天心邸で日本美術史の講 天心は、 八年

ンド、 東洋美術史観、 旅行もおこなった。 かれは、ヴィヴェカーナンダと、ブッダガヤ、ベナレスなどの仏教の地を訪れることができたほか、 志郎は次のようにいう、「『東洋の覚醒』という草稿は、 わけても それも、 はだ異なる政治的な側面が強く現れた。この草稿の執筆は、 がイギリスで出版された。また『東洋の覚醒』の草稿も成った。とはいえ、 このインド旅行は天心にとって実り豊かなものであり、 その現実を、 穏健派ばかりではなく、 同書の末尾の部分には、いちじるしく激しい思想が、あたかも檄文のように述べられてい 文明史観を大いに豊かにすることができた。このインド旅行が契機となって、『東洋の その生活・文化・歴史を、 詩聖ラビンドラナート・タゴール、その一族とも親しくなった。こうして天心は、 とくに急進主義的な過激派とのかなり立ち入った接触なしには不可能であり、 またその宗教・文学を、いまや広く視野に収めることができた。 その執筆経過から云っても、 また特別な経験もしたのである。 インドの民族主義の運動家たちとの密接な交流、 後者にはこれまでの天心とははな その内容から云っても、 かれは、 玉 今度はイ 理 か 岡倉古

0 的民族主義運動に加わる〕らの『集団労作』であり、天心が代表執筆者(起草責任者)、ニヴェディー よばれる、 0 覚醒』は、 と混然一体となった認識に基づいて書かれている」と。そして、氏はさらにそこから一歩を進めて、 一〇世紀初頭におけるベンガルの民族主義的知識人のインド政治、経済、社会、文化にかんする課題化的 めりこんで草稿を書きあげるのは、 補佐役、 『東洋の理想』の序文の筆者〕、スレントラナート・タゴール(タゴール族にぞくし、ニヴェディータの急進 助言者であるという暫定仮説」を提出している。インドへの一年足らずの旅行でこのような運 天心、 **二ヴェディータ〔アイルランド人、ヴィヴェカーナンダの弟子、インドの「ジャンヌ・ダルク」とも** かれの測りしれないほど激情的な側面の現れなのかもしれ 『東洋の タが天心

とに抗して正派同志会を結成したのにたいして、新派の画家たちは天心を会長として国画玉成会を組織すると 画部門の審査委員となったが 員もこの研究所を訪れ 城県北部の景勝の地五浦 たり、弟子たちが国際的な舞台に登場する機会をいろいろと考えた)。明治三十九年には、つとに入手した茨 して交互に居住したり、また、 ボ 春草をインドに行かせたり、 日本美術院の五浦時代とよばれる)。天心の周囲には、 ストン美術館では、天心は、 断崖に臨み天心の自室につづく研究室で海に面してかれらをして画業の研鑚にあたらせたし、 前記 の美術展覧会、 『東洋の理想』の出版につづいて、『日本の覚醒』『茶の本』などの英文の著書の刊行があり、 て作画に励 海岸に日本美術院を移転し、 かれらや紫水を伴ってアメリカに赴いたり、 (文展は、その後ひきつがれて日展となる)、 すなわち文展ができ、 他の諸外国を訪れるなど、活発な国際的な活動をおこなった 東洋部顧問から、 んだ。 翌年の中秋には諸名家を招いて盛大な観月園遊会を開いた 明治三十八年には東洋部長となり、 観山、 雅邦の尽力で天心とその弟子たちもひと波瀾 その頃もまだいわゆる「敵」が多かった。 大観、 春草、 武山を家庭ぐるみでその地 ニューヨークで大観・春草展を開 旧派系統の日本画家たちがこのこ 半年毎に彼が両国 (かれは、 その他 この に移 大観や を往復  $\Pi$ 本

法隆寺金堂壁画保存のための建議案を提出し、その実現に尽力したことがある。しかし病は重く、かつて設け 雄 浜尾新と文科大学長井上哲次郎との諮らいで天心は「泰東巧芸史」の開講を託された た越後赤倉の山荘に退き、大正二年、多彩な一生を終えた。享年五十二歳であった。 いう一幕もあり、日本画家のあいだでも風波はなおかなり高かった。明治四十三年には、東京帝国大学で総長 上野直昭、 和辻哲郎らがいる)。天心の最後の重要な仕事としては、古社寺保存会に病を押して出席し、 (聴講生には、 児島喜久

せる範囲をも包含す」(二五九ページ)と。 て吾人の批判力を養ふ事を目的とす。蓋し本講に美術の語は稍々妥当ならず、芸術又は巧芸の語を用ゐるを以て適当と 洋諸国を指す)。 泰東の「泰」は極の意味であり、泰東は極東、すなわち、ここでは日本、中国、朝鮮を含む(これに対して泰西は西 「巧芸史」は芸術史といってもよいだろう。天心は冒頭でいう、「巧芸史、美術史は古来の名品を識

# 本邦最初の「日本美術史」講義

3

いが、 かで、 おすぐれた示唆に富み、繙読の値打ちがあると思われる。もちろん乗り越えられるべき諸点があるのは免れな あり、 天心の東京美術学校での毎年の「日本美術史」講義は、このテーマにかんする本邦最初の内容豊かな考察で 百年以上も前の叙述でありながら、当時におけるその新鮮さ、溌剌さは出色であり、今日においてもな 未来の世代のために果たしたということができるだろう。 その点ではヨーロッパにおける西洋美術史の開拓者ヴィンケルマンの場合とて同様であり、天心もよく、 天平から、延喜 (平安)、鎌倉、東山へとつづくすぐれた日本古美術の再発見、再生を、その講義のな

前記 『岡倉天心全集』の第四巻(平凡社、一九八○年)の「解題」中には斎藤隆三の、一九四四年の時点での次の文

のと言ひ得べきであろう」(Nの五二六ページ)。 やうに、在来全く科学的研究に手を附けて居られなかった日本美術史の上に、初めて荊 棘〔いばら〕を剪って開拓 富にして、それに対する見解の正確なる、見識の非凡なる、組織の整然たる、寔に先生にして初めて為し得た所とす を入れられたものであって、やがて我が邦の美術史の最初のものといふべきである。さりながらその取扱った資料の豊 章が引用されている。「その時〔教室で〕先生自らも東洋美術史に至っては従来殆ど之を研究したものがないと言はれた その当時から五十余年の歳月を経過した今日に於ても、尚且つ屹然として我が美術史の最高峯たる地を占むるも 0 鳅

年)の全集版第四巻に収録されている。 た。そこで、当時の聴講生の筆記ノートのうち最も詳しい原安民の筆記ノート に亘る)をもとにして、意味不明の箇所等を他のノート等によって補って成った稿本が、平凡社刊(一九八○ 天心は、 われわれには残念なことながら、みずから筆をとった「日本美術史」の体系的な著述を残さなかっ (明治二十四年九月から一年間

てみたい。 講義の内容に入ることとし、まず、日本美術史についてのかれの全体的な視点について注目すべき特徴を考え 天心は、講義のなかで日本美術の思想、精神を重視している。わたくしもこの点に着目して、以下、 かれ

### (1) 全体的視点、その特徴

# ① 歴史研究と「日本美術史」開講の意義について

まず講義の「序論」において天心は、歴史とは何かを問い、歴史を知るの要を説き、 日本美術史を開講する

意義、このテーマに向かう心構えなどを述べる。

至りては、 る。 藤原、東山吾人思想の一部をなし、 存在す。」「若し雪舟、 所は、今人の泣き、あるいは笑うことの源となっている。「薬師寺の薬師 世人は歴史をば、 歴史というものは生きたものであって、われわれの体内にあって活動している。古人の泣いた所、 如何にして之れを作りしや、其の方法すらも知る能はざるも、 過去の事蹟を編集したたんなる記録、すなわち死物とみているが、これは大きな誤りであ 相阿弥なかりせば、我邦今日の美術は決して現在の如き有様ならざるべし。推古、天平、 始めて吾人あるなり」(五ページ)とかれはいう。 所謂天平式なるものは吾人の血中に [如来]、法隆寺の 〔金堂〕壁 画等に 笑った

超然としていることはできない。 のこの時点、学芸、 に傍点を付したのは筆者である、 知らざる将来あり。此の両間に処して〔現在〕其の任を全うせんとする。 とならなければならない。「顧れば、溟濛として半ば其の形状を没するの過去あり。 しかし、「古来幾多の変遷を経たる日本美術なる思想」は、さらに未来の美術を作りだす地 技術、 宗教、風俗等、そのそもそもの基準から大変動を起こしており、美術もまたこれに 天心が美術を「思想」として捉えていることに注目したい)。 亦難い哉」(五一六ページ、「思想 前には渺茫として際涯を (大地、 土壌 明治

術史を究めざるが故なり」(七ページ)と。 ようなもの〕に甘んずることなくして一層の進歩を見しなるべし。 覚する必要がある。 今日美術に携わる者は、過去と未来を結びつけるために、歴史を顧み、未来への自分の行為をしっかりと自 二百年の長年月、 天心はいう、「従来の美術家にして歴史なるものを知らば、徒らに糟糠 探幽一人の為めに使役せらるゝが如きことなかりしならん。 徳川時代の美術家にして奈良朝の美術 「酒かすと米ぬ 畢竟、

ところで、美術史を研究するには、まず概略の沿革

(変遷)を挙げ、

各時代の精神を示し、

どのような社会

伝えられる画家や彫刻家たちの系図も信用できないものが多い。 雪の初稿とその長子永納の補筆)などの類があるが、それらは古書によって画家の伝を綴ったものにとどまる。 東洋美術史にいたっては、これまでほとんど研究した者がいない有様である。わが国には『本朝画史』 情況のもとで、また他の精神的分野たる宗教や文学等とどのような関係をもち、各時代を代表する大家はどの、、 を鑑定する眼力が必要だが、これまた難事中の難事である。 ように世を支配しまた支配されたか、そして後世にどのような益を与えたか、などを探究しなければならない。 これらの一つを欠いても完全な美術史とはいえないが、自分はこれらを知悉することはできないし、 また、美術史を編述するには前提として古物

その他、流派別に画家の資料を集めた朝岡興禎の『古画備考』など。

切に期待している。もちろん、かれはこの開講以前に、前述したように、いくどか九鬼隆一、フェノロサ、 般美術史の材料を供して、其の大成を期せられんことを望む」と、美術史研究の飛躍的な発展を後進の人々に 術についての広い知識をもって、 洋書はもちろん、東洋の諸文献、たとえば、中国古代の歴史書や『歴代名画記』などを読み、中国の歴史や美 しなくあり、この程度のことでは到底不十分であるという自覚がかれにあったのはいうまでもない。なにしろ、 ゲローらとともに、 日本美術の研究は、 むね大過ないことを期したいが、斯学の難しさを思えば、誤謬を免れることはとてもできないであろうとし、 諸君之れを諒察し、閑暇を得ば一意美術史の研究に従事し、未だ世に知られざるの大家をも発見し、其他万 天心はこのように日本美術史を叙述するさいのさまざまな困難を述べ、聴講する学生にたいし、自分はおお それまでまったくといっていいほど手付かずの状況であった。それにもかかわらず天心は、 京畿方面に出張し、古美術名宝を調査する機会をもつことができたが、 かなり水準の高い、充実した講義をおこなったのである。 吉田忠も、 課題は奥深く果て

ともさけられなかったが、「当時にあっては比類のない画期的なものであった」(五一四ページ)と書いている。 いたったのである。 このようにして日本美術史の研究は、 「解説」のなかで「美術品に接した体験と目をとおした文献に基礎をおいた」天心の講義は、 かれの講義を嚆矢として、爾後百年余り、 ようやく今日の隆盛をみるに

# ② 美術と社会・時代・精神との関係

時期」。 扈は実に非常にして、 卑に流れしは、当時社会の状勢を知らば自ら明かなるべし。」「当時宮中の有様を看よ〔孝謙・称徳女帝と道 本なり。其原因は種々なるべきも、美術は其の当時の精神と対照して盛衰するものなれば、美術の方より時代 〔痛ましい〕べきものあり。 の感情を支配すると同時に、社会の為めに支配さるゝことやある可し。 で弱々しいこと」 と雖ども)、彫刻的の精神を失ひ、極めて力あるものは無規律に陥り、極めて美なるものは繊巧織弱 はいう、「天平の末路は漸く美術衰弱して復た振わず。其の最盛の時に比すれば 藤原時代などの考察から帰納的に導きだして一般化する。たとえば、天平時代末期の衰退の原因についてかれ これは、 天心は美術の盛衰を、社会の盛衰、時代、精神 僧侶は宮中に出入して政権を専らにし、其の大臣等の行為の如き、今にして之を想へば尚 かれの美術史研究の注目すべき基本的な姿勢ということができる。かれはこのことを天平時代や平安 に流れ、適度にして優美なる趣きは全く消滅したり。 ……僧侶の権力は遂に全国の田園を占有するに至り、……制度亦紊乱し、 世の標範たるべき帝室、 既に斯の如し。社会思想の壊乱知るべきのみ。 (宗教・哲学・文学など)の盛衰と結びつけて捉えている。 西大寺四天王の如き、 天平美術が彼の如く繊弱 (今日に比すれば大い 之を証する好標 ……金銭 ほ測 又僧侶 彼の きゃし 然たる 如 田 園

て比類 せり。 勝てば必ず衰ふ。奈良朝の始めは其の形不充分にして精神勝ちしが、 存して其の精神は既に亡びたり」(八三-四ページ)。 に衰ふ。恰も果実の成熟して地上に落つるが如し。 に伴ふ処〔後述するように、宗教・哲学・文学など〕あり。 至りしものにして、 れを尽して始めて止む。是に於て盗賊各所に起る。 を以て官位を売るの弊を生じ、之を得る者亦利を得んとするにあり。乃ち之を利用して人民の膏血 このような見地に立って、天心は次のように概括する。「凡て社会の運動は単純なるものにあらず。 美術の盛衰は社会の盛衰に関するものにして、社会の文化腐敗すれば美術も亦衰ふこと論を俟たず。 盛衰の大法則は、 然らば奈良朝の文化は、 なき日本的の美華を開きしが、此の美華の為めに遂に衰亡せり。 進歩停止すれば必ず腐敗す。恰も人間の少より壮となり、 凡そ文化の極は文弱に流るゝを常とし、 之れを振起すべき精神存すれば美術必ず発達し、其の頂点に達すれば形の 美は即ち美なりと雖ども、 又平安時代に於ても、 此の如く宮中の有様より以て風俗制度に至る大体既 此の運動は一種の有機物 惜しい哉、 亦支那六朝の末路の如し」(六六-七ペー 漸く進んで其の形を成熟せ 之れを維持するの制度なかりし 今日の土佐絵なるものは、 其の極点に達すれ 壮より老となり、 「有機的な構成をもっ しむれば、 H みとなり、 形式のみを 本固 必ず 故に 遂 形 如 他

神文化との関係が乏しくなったことを例にして次のようにいう。 のような見地に立って天心は、「芸(美) 0 [の精美なるを可とするのみにて、美術は竟に一技藝に過ぎざるのみ。能くその当時 徽宗帝のもとで画院は大いに振っ なれども、 彼の 如 く美術は 術のための芸術」 に人心を快美ならしむれ たが、 その画は実用を失ってしまっ を原理的にたてて唱える芸術至上 美学上、 美術は美術の為めなりと ば可なり、 実用は求むべきにあら の最高 È は に反対 に

以下同じ)。右の文中、傍点を付した箇所にとくに注目しておきたい。 りては、画の一方に傾き、〔宋の盛時における〕李龍眠等の如き寓意はなきに至れり」(九九ページ、傍点筆者)

#### ③ 写実と美

至りては、滅尽して其の痕跡をだに留めず」(六ページ)というような状態になった。このように美術が実物 すらも影響」を及ぼし、文学もしだいに、 洋では「器物的学術(物質的なものを研究対象とする学問)の進歩は器物的の思想を進め、その思想は宗教道徳に くおこなわれてきたのであった。そのうちに人間の精神が発達するとともに、両者はやがて結びつきながらも に接近する写実、 なると、写真同然である。こうして「彼の天真爛漫として飛動するが如き真率 た。社会万般の事がこのようになれば、美術もそのようにならざるをえず、日に月に写生に流れ、 相対的に分かれるようになった。天心によれば、その結果、時代をはるかにくだり、 て美を好む人間の性もしだいに培われた。写実と美ということが、このような人間生活のなかで分かちが、、、、 石碑を作り、石塚も建てたりした。また、物の形を写すことがあり、これが絵画彫刻の起源であった。こうし まず、武器や身体を装飾したり、日用具を装飾したり、さらにすすんで、記念物、たとえば酋長の死にさいし 美術はもともと人間の生活のなかから生まれたものであって、石器時代ともなれば、どんな人種のもとでも、 ついには写真の如きものに堕してゆく傾向への天心の批判はきびしい。 〔それまで人間精神がきづきあげた〕<br />
高尚な思想を離れて器物的 [まじめでひたむき] 十九世紀ともなると、 甚しい なる風 のに

の存在を認めることを特徴としているとする。奈良、平安、足利の諸期において、それぞれ壮麗、 洋画の陥っているこのような傾向にたいして、天心は日本の美術は、「物心併行」をめざし、 実物以外 優美、 「に美

将来我が美術の目的なりと信ず。我が文学は仏教の為めに偏頗なる文学となりしも、 陥 では、 ては、 れに依りて利益を得たり」(一六四-五ページ)とかれは主張する。 の仏教に支配せらるゝは免かれざる事実にして、若し夫れ全く写生を擯斥せしものに至りては、 もちろん仏教は唯物、 美術の大見識にして、 という特徴をもつ三大変化をとげたけれども、どの時も写真主義に重きを置いたことはなかった。これが に美を求めようとした。その原因はといえば、天心によれば、日本に伝わった仏教の哲学のためであるとする。 美術の特質なのである。西洋では、昔、「希臘美術の興起するや実物其の儘の写生を主とし、 りたるものにして、仏教の真理よりすれば、物心を区別するが如き已に誤れり。物心併行すべきなり。これ 味なるものは物形 |より力めたりと雖ども、其の儘之れを重んじたるにあらず。実物以外に美を求むるを主とせり。 [は鏡面に映ずる如く画くを以て最上とし、近世に至りては尚ほ然るなり。我が奈良朝、平安朝の如き写生は 実物の研究に努力をしたけれども、けっして実物を写すことをもっぱら重んじたのではなく、実物以外 墨画盛んにして写生を軽んず。円山応挙は写生を以て一派を成せりと雖ども、絵画に於ては写生を避け、 (物の形) 唯心の論をたてないけれどもそれは唯心に傾いている。「奈良以来足利に至る迄、美術 実物の研究は十分之れを力めしかども、唯だ之れのみに依頼せず。」このように、 の外に存するを識れり。此の如く、実物以外に美の存在を認識するは実に東洋 美術に至りては大いに之 以太利の如き絵 大いに誤謬に 東山に至り 日本

解する能わざるものなり。」梵天は女性のようであって女性ではない。「美術は実物と異なり、 美は実にのみ存せずして想にも存す」(五八ページ)。 東大寺三月堂の梵天について天心はいう、 「若し夫れ彼の梵天の情を解せざるものは、 実物を離れてみるべきな

### ④ 謝赫の「六法」について

摸写」の六つの法である。 をみている。それでは の謝赫が 優劣を見分けること〕の論が発展したことを挙げている。そして、顧愷之、宗炳、王微らの画論を受けて、 周から時代を下って、 するインドの仏教とその美術の、伝来と受容を当然含む)から説きおこし、中国における美術の展開を、 たといえよう。それ以降、どの時代にあってもこの説は絵画評論、 見解を提出し、 は 分野として確立していったのは、南朝の宗炳、王徴の画論(それぞれ『画水山序』、『敍画』)である。 本絵画に大きな影響を与えた中国の画論について次のように書いた。「すぐれた人物画家であってまた たるなり。六朝は後の唐宋文華の原因をなせるものにして、此の論は実に東洋美術の原素をなせるものと云ふ も能く描いた東晋の顧愷子 『暢神』と『画の情』という美学的思想を提出した。 わたくしは (邦訳) 気韻生動。 天心は、 『古画品録』 のなかで謝赫の『六法』の歴史的意義について「これは中国の絵画思想に新しい地平を切 『日本近世思想史序説』の 第一の法として『気韻生動』という重要な思想を掲げた』と。台湾の王耀庭も 「思想の高尚なる点を指せるなるべし。之れを第一に置けるは、 「推古時代」について述べるにあたって、当時における隋唐文物の積極的な摂取 漢を経て六朝へと辿り、六朝の頃、 において提示したいわゆる「六法」のうちに、天心は、「当時の絵画思想の進歩」 「六法」とは何か。「気韻生動」「骨法用筆」「応物象形」「随類賦彩」「経営位置」「伝移 それぞれについて、天心の解釈と理解を次に述べよう(二六-二七ページ)。 (「洛神賦図」)を遠い先駆としながら、 「補論」 の、「近世絵画の興隆とその思想」のなかで、 ついで、謝赫は『画には六法がある』という有名な 美術の大いに発達した重要な原因として鑑識 及び創作上の基準とされた」と書いている。 山水画を、 人物画の粋を出る絵画の 画の主意は気韻に在るを述べ 『中国絵 江 中 時 国 り開 かれら 独立 代 面 を介 画 夏般 水

体を異にせるならん。」 し。若し此の時の画論にして、気韻を重んぜずして写生を重んずるの論なりせば、 今の東洋美術は必ず其の

れ 線に肥痩を生ず。然らば筆中既に美妙を表はし得べきものにして、よかれあしかれ、東洋絵画の精神は筆を離 (ii) れるに基づき、 用筆のことの如きは末段に置いて論ずべきなれども、此れを以て第二位に置けるは、東洋画の書と連合して成 て成立すべきものにあらず。」 骨法用筆。 「画の組織用筆のことにして、 用筆は画の精神となり、形の妙に止まらず筆の妙を有するを以てなり。 画には筋たり骨たるものなかる可からず。西洋の画論なりせば、 ……東洋画は筆を用る、

通ぜるものと云ふべし」(二〇ページ)。詩書画三絶ということも、 東洋の画がはじめから書と同一の起源を有して今日に及んだという。「西洋は彫刻と共に進み、 されば東洋は西洋の陰影に代って線の大小を以てす。……故に筆力は東洋絵画の基本となり、 ここから出てくる 東洋は書と 以て古今に

如き適当の配置をなせるは容易のことにあらず、必ず幾多の思考を費せること疑ひなし。」 心との美〕を合したるものは真実の精神なり。然らば之れを第三位に置くは適当なることにて、 立し得べきものにあらず〔もともと生活から出発するものであるから……筆者〕。然れども、写生を以て第一とする (iii) 応物象形。「所謂写生にして、西洋画に於て必ず第一位に置くべきものなり。美術は写生に依らずんば成 写生には美は全くなきことあり。実物にも人心にも、美は共に存するものにして、此の双美〔実物と 当時已に此の

う 色は不完全で美はほとんどないようであるが、「絵画の彩色は霊妙を極む。」第四位に置くのは、 (iv) と天心はいう。 随類賦彩。 物にしたがって彩色すること。濃淡の理もおのずからそのなかに含まれる。 般には 適当といえよ

かもしれないが、画家の立場からいえば、ひとたび画こうという意欲が生じたからには、 うユニティ、 に要用なものというほどのことではないだろう。第五位に置いてもよいであろう。 なかで諸部分間に主・客の別があって、これらが全体として統一的に構図されていること、 経営位置。「画を作るには、主たるもの、客たるもの、各々別ありて之を経営する謂なり」(これは、 すなわち当時の訳語では「凑合」に通ずるであろう)。現今の考えでは、第二位に置くべきなの これはあらためて大 フェ

後世のように、模写と用筆の二点だけに重点をおくにいたっては、もはや気韻生動をみることはできないこと 以上六法中、 (vi) になろう。 伝移摸写。「古画を摸する」こと。中国では当時は書画の模写を重んじていてここに置いたのであろう。 第五〔?第六ではなかろうか〕を除いた五法で十分であろう。むろん模写も必要ではあるけれども、

法ですませるだろうけれども、画では他の四法がどうしても必要であるために、文人画は、 う……筆者)、第一の「気韻生動」をしきりにいうけれども、他の四法も大切である。文学的なものはこの 称すべきなり。此の干古の法則を成立せしむるは、〔南斉の〕謝赫の独り能く為し得べきにあらず。 美術である。天心はいう、「六法具備するに至れば真正の美術なり。然らば此の六法は古今に通ずるの法則と 色の妙、筆力の健、位置の濃淡が欠け、これでは、真正の絵画とはいえない。狩野派は第二の骨法用筆に流れ を論じてきたが、往々にしてどれか一方に偏った。たとえば文人画は(ここでは一応わが文人画と解しておこ 応物象形、すなわち写生に偏している。また浮世絵などは、第四の随類彩色をそなえるけれども、 天心は以上のように六法の解釈を述べたあと、六法の意義について次のようにいう。従来、多くの人が六法 象形の妙がなく、気韻生動も慨して欠ける。西洋画と四条派(呉春を祖とする京都画壇の一派) このように、 わが絵画の諸派はそれぞれ六法中の一部分をもっているが、すべてが具わってこそ本当の 物の形が乱 謝赫は其 は、 他を知ら

君主に仕へて幾多の絵画を観、当時の鑑定〔画の優劣を見定めること〕に明にして、其の画中自づから六法の存 在するものあるを発見せるものなるべし。之れを以て六朝時代の鑑識進歩の度を観るに足らん。

# ⑤ インド・ギリシア的様式の伝播

其の分子を受けて此れに至れるものにして、〔飛鳥時代の〕鳥仏師等の作れる法隆寺式の、〔その後〕 にまず慎重な姿勢を示している。「然れども、其印度希臘風が直ちに となり。」もっとも、そこからの日本への影響については推定はしながらも、早々とは断定せずに、 漢から六朝を経て大成した唐の芸術、とくにそこからのインド・ギリシア的様式の伝来が大きな契機をなして よれば、 学んだばかりでばく、その学説を述べる西欧の諸論稿を読み、また中国の法顯の『仏国記』や玄奘の『大唐西 の間に於て斯く劇変を生ぜるは、其の原因必ず支那、朝鮮にあるべく、二国の劇変は印度に関連せるものなる いると考えられる。かれは次のようにいう、「唐の太宗の時に至りて、其の威の及ぶ所が波斯にも達せるなる 域記』を調べることを通して、往時西域にも及ぶ唐朝の広大な領域に伝来してきた仏像、仏画がインド・ギリ シア風の様式をもつことを知り、 的様式の大きな影響のもとに発展した、と考えられる点については、天心は、フェノロサからそうした見方を 唐朝として支配せる所実に広大無辺にして、当時印度希臘風の影響を蒙れるに至るは争ふべからざるこ ノロサが奈良でギリシア・仏教的な像を発見して驚き、ここから日本美術の研究に向かうにいたったこ 推古時代からの自然の(つまり自発的な)発達によってその後の日本の美術が発展したのではなく、 前述した。日本の美術が、推古時代とはちがって、その後天平時代にかけてインド・ギリシア またそれが日本に大きな影響を及ぼしたことを実物を見て推定した。 (直接に) 我が法隆寺壁画に残れるに非ず。 僅々の年次 かれに

べしと断定するものにあらず。暫らく一説として存するのみ」(四六-七ページ)と。このように保留しつつ は自然の理にして、我が国も亦間接に印度に関係せるなり。然れども、余は未だ此の事を以て、必然斯くなる しかし、この推定によって講義をすすめるのである。

天平美術をなせるが如し」(四八-九ページ)。この問題については、天平時代をとりあげるときに、もう一 術は印度希臘風の影響せるものなるべし。」またいわく、「彼の推古時代の美術と印度希臘風と混和して、 たちかえるつもりである。 ては天智時代〔広義……後述するように、 る印度風のものは稀れなり。 そして結局、この節の講義を次のように結ぶ。「印度希臘風に属するもの諸所にあるべし。 其の日本に入り来たるも忽ちに混和して天平時代をなせしものにて、 かれによれば聖武以前までの長い期間に及ぶ〕 は唐の影響にして、唐の 然れども純然た 美

当れりとす。即ち希臘羅馬文化東漸説を要約せば、此の犍陀羅のものが支那西域に影響を及ぼせるが故に、支那芸術は ずして寧ろアッシリア(波斯)的と云ふべく、彼の阿育王時代のサンチ〔この丘陵上に堂塔伽藍が建てられたのであり、そのであり、そのであり、そのであり、そのであり、そのであり、 直ちに希臘的なりといふにあれども、併し此の説よりも波斯的分子の遥かに大なりといふは肯綮に当れるものあり。 アレキサンダー以後にありといふも、それ以前にも印度芸術は存立するなり。……而して古代印度芸術は希臘的にあら のちに、東京帝国大学での「泰東巧芸史」講義 塔は阿育王時代の創建である)及び仏陀伽耶の玉垣などは其の好例なり。但し北方の犍陀羅地方のみは希臘的と見るを 燉煌、于闢等の発掘品を以て希臘風のものなりといふ説あり」(二七八ページ)。 (明治四十三年) では次のようにいう。「西人の多くは、 印度芸術

初メて主張セラレタル印度希臘式論是なり ツカラ希臘又ハ近東と東洋ノ連鑑 (ケ)ル其影響ヲ説テ止マサルなり 「泰東巧芸史講義メモ」(これは「メモ」とあるゆえ天心の自筆である)では次のように書いている。「欧州学者ハ自 〔連関〕ヲ見ルニ興味ヲ多ク有セリ〔Imagination and history〕 其言大二味フへきものアリと雖トモ尽ク首肯スへカラサルモノアリ 而してハルト グルンベーテル氏ハ一層其関係ヲ主張して極東芸術ニ於テ 印度美術史研究ニ於テ (後二説クコト

是等諸説ハ彼の立脚点として怪むニ足ラス クサンドロスの東征以後とする当時の一部の論議は誤りである。 民と、のちに移住したアーリア人、そして両者の混血によってしだいに形成されてきたのであり、インド芸術がアレ いうまでもないが、ここではインドの仏像ではなく、インド芸術について述べている。インド芸術はこの地の原住 ラクーへリー氏のカルテヤ等と古代支那とノ関係論の如きハ奇抜の論アリと事実の証明なきを奈如せん 寧ロ当然なり 独り憾む我邦の学者の猥リニ盲従スルヲ」(三二九ページ)。

と。なお、岩波『仏教辞典』(一九八九年)には、「仏像の成立は紀元一世紀の末、現パキスタン領のガンダーラ地方 また、これに続いてインドのジャムナー河畔のマトゥラーでも仏像がつくられた」とある。 始まり、 らの身体を具体的なかたちに表現してそれを崇拝したいという熱望が起こり、多数の仏像および菩薩像が作製された。 中央インドのマトゥラー(Mathurā)市と西北インドのガンダーラ(Gandhāra)地方とが仏像製作の中心地であっ 主にヘレニズムとイラン文化の影響のもとに、最初は仏伝図中の一登場人物として釈迦像があらわされたことに 前者はアショーカ以来のインドの国粋美術の伝統に従っているが、後者にはギリシア美術の影響がいちじるしい」 中村元は『インド思想史』(一九六八年)で次のようにいう、「諸仏・菩薩に対する信仰が高まるにつれて、 やがて礼拝の対象にふさわしい正面向きで立像、あるいは坐像形式の独立像に発展したと考えられている。

似せた動物、そして時には男性の奉仕者、あるいは対〔ベアー〕の片方であるヤクシャを伴っている。このような図は 豊穣を象徴する自然の女神から来ているように見える。インダス文明の印章に見られるように、ヤクシー像は、 かった紀元前三-一世紀の、初期の仏教彫刻のきわだった特徴をなすものであるが、ドラヴィダの、木と水につながり、 としての夜叉)像について次のように書かれている。「優雅なヤクシーの像、これは、ブッダそのものの像がまだな 最近読んだヴェ・イオンズの『インド神話』によると、仏像以前のヤクシー(女性はヤクシャという、天部八部衆の マトゥラーで作られサルナトに設置された彫刻群中のブッダの表現に、影響を及ぼした。」

ウフラテスにも関心がひろがり、スケールの大きい総合的な視点がとられているのである。 天心の日本美術史においては、中国美術の歴史はもちろん、 ペルシア、 アッシリア、 チグリス、 I

## (2) 日本美術史の具体的な展開

次に、天心の「日本美術史」の具体的な展開に入る。まず、時代区分の問題がある。

### ① 時代区分の問題

ることができる(五一四ページ)。かれは講義の始めの方と、中頃と、終わりとで、少しづつ修正を加えなが われわれとしては積極的にその努力を受けとめたいと思う。 ら時代区分を提示している。これは、 い視野に立って、時代区分を本邦ではじめておこなった。吉田忠もいうように、ここにまずかれの独創性をみ を提起することは不可欠である。天心は、この講義で、日本美術史について、外国の歴史をも考慮にいれる広 般に、 ある国、 民族、 地域などの長期にわたる歴史的発展を総括的に把握するためには、時代区分の問題 かれが考えながら講義をすすめていったことを物語っているのであり、

を、①古代、②中古、③近代に三分し、これらのそれぞれを、①「推古時代、天智時代、天平時代」、つぎに 天心は、美術史の講述を具体的に始めるにあたって、聴講者に全体への見通しを与えるために、まず、 「空海時代、金岡時代、源平時代、鎌倉時代」、さいごに③「足利時代 【東山時代、徳川時代 【元禄時代 豊臣時代 天明時代

というように分ける。そして、それぞれの代表者として、 (源平期)、 運慶・光長(鎌倉期)、雪舟・永徳 (足利期)、探幽·応挙 鳥仏師 (推古朝)、空海(空海期)、 (徳川期) の名を挙げている 金岡

(一三一四ページ)。

dern ages を考えているのである。注(34)の†を参照 講義のなかで、この「近代」を「近世」といいかえている。いずれにせよ、天心は、 当然かれの時代からみて、mo-

天智期については「不詳」、天平期については「その大作については不詳」とする。

ここで定朝を挙げているが、本論ではかれを延喜時代に入れているので除いた。ノートの筆記違いかもしれぬ。

いる(一六〇ページ、「古代」「中世」「近世」は、かりに補った)。 天心は、さいごに講義を終えるにあたって、時代区分の問題についての一応の結論として、次の表を示して

 (古代)
 藤原氏時代
 藤原時期
 源平時期

 (古代)
 奈良朝時代
 天平時期
 第二期

 (平安朝)
 弘仁時期
 第二期

 (本方時期
 第二期

足利氏時代 { 豊臣時期 { 寛永時期 | 東山時期 | 東山時期 |

鎌倉時期

第

期

(近世)

れていることに注意したい。天智帝時代というのは、天智(正確にいえば中大兄の皇太子の時期)から聖武の この表で奈良朝時代はもとより、天智帝時代、足利氏時代というとき、これらの時代はかなり広義に考えら

初め 舟: を現代とみて、それ以前の歴史を、古代、中世、近世の三期に分けている。そして、 五一ページで再説したい)。 これは一つの見識であろうし、かれがこの近世全期を、東山時代(とくに禅宗の導入、 の東山時代から徳川時代の終末までを一括して近世(modern ages)として把握しようとしているのである。 時期を、藤原氏時代と足利氏時代との「中間」期として捉え、東山時代への「前兆」をそこにみたうえで、こ いささか奇異な感を与え、問題を孕んでいるように思われるかもしれない。ともあれかれは、 の影響のもとに捉え、しかもそこでの狩野派の歴史的役割(この派は室町時代 の正信、元信に始まる)を近世を通じて大いに重視することにもよるのである(この点については四九 (聖武朝の始まる前)までを含むとされる。また、徳川時期を足利氏時代に含めているが、これは今日で 中世の終わりである鎌倉 画家としてはとくに雪 -すなわち、東山時代 明治維新以降

三(七一○)年の平城遷都までの時期を白鳳時代と呼ぶ。」)。そして、つづいて、「都が藤原より平城に遷った和銅三 する(この後半についていえば、「天智朝にはいると、より現実的な人体表現への傾斜が顕著となる。 基づき、天智朝のはじめ(天智元年、六六二年)を境として、この前半を飛鳥時代、後半を奈良時代Ⅰ(白鳳)と区分 化の急速な受容期にあたる。その時期区分についてはさまざまな見解があるが、ここでは、最近の彫刻史の研究成果に 時代をいう。「仏教公伝以後、平城遷都までの時期(五三八−七一○)は、仏教文化の伝来と展開に象徴される大陸 修『日本美術史』(美術出版社、一九九一年)は、次のようにいう。すなわち、奈良時代は二期に分かれ、 ふ」(四一ページ)。ここでいわれる「天平時代」は、今日の区分とは異なって狭い。今日の区分にかんして、辻惟雄監 (七一〇)年から、平安遷都の行われた延暦一三(七九四)年までを、美術史の上では天平時代と呼んでいる。」 天心によれば、「天智時代とは、天智天皇の御時より聖武天皇の初め、即ち天平時代に至る五〔?〕 朝六十余年をい 前半は白鳳

としながらも、「美術史では白鳳時代を奈良時代前期、この時代(すなわちいま述べたいわゆる奈良時代)を後期とし

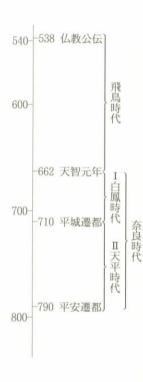
要約的に、奈良時代を「平城京すなわち奈良に都した時代」、すなわち「七代七十余年間

『広辞苑』(第五版)

は

— 34 —

は異論もある)。 て、天平時代ともいう」(二〇〇四ページ)としている。辻惟雄の『日本美術史』と同様である。 これを参考に、 今日いちおう次のような時代区分が考えられよう(ただし、奈良時代を、このように広くとることに



も相阿弥)との間にありて、雪舟を正面とすれば、その裏面を画けりと称すべきものなり。雪舟先んじて出づる莫くん 点に至れば雪舟に一歩を譲りしや明らかなり」という。また、雪村については、「雪舟と阿弥家(足利氏の鑑定者、なかで 之を石庫に蔵し、代々狩野家の模倣たらしむ」、「雪舟は実に驚くべき画聖なり。〔宋の〕馬遠、 所謂自然の極に達せるものなり。 雪村正面を画き、若しくは其の右に出づべき人と思はる」(一一六-七ページ)という。 天心は、 東山時代の講述のなかで、雪舟について、「絶世の大家なりしことは論を俟たず。 後世、 探幽の如きも大いに之れを重んじ、常信に至りて雪舟の模本三十八巻を作りて、 夏珪たりとも自然の 絵画の骨髄を把取して、

\* \* 相阿弥の風に近く、当時の好尚に投ぜるが如し。」「正信、雪舟、雪村等は飄逸の味あれども、 ては元信を以て先祖とし、 種の味あり。或は俗気を帯びたりとも称すべきか」(一一八一九ページ)。 天心は、往時狩野家の祖とされるにいたった元信よりもその父正信を画家として秀れているとする。 正信を称せざるに至る。此は故なきにあらず。蓋し元信の画風は正信に比して柔かに、 元信は寧ら平凡に、 一狩野家に

利氏に至りては、 卑近なるものあり。其の剛健なるものは巨勢の一派あり。優美なるものには基光、 仏の情あり、 以なり。②中世美術は感情的にして、 とは近からざるものとなせるを以て、其の仏像は人間以上高尚のものを以て成れり。 此の思想に支配せられ、 術なり。其の状恰も伊太利近世の始め、十五世紀の頃ルネサンスの美術の感情的なると趣きを等しうす。 りて其の極に達し、 かに天外〔天の外、はるかに遠く高い〕にありて人間の想像を以て之れを製出す。これ奈良彫刻の希臘に近き所 術史を大別して、①古代、②中世、③近世の三時代となし、古代は奈良朝、 代区分の問題にたちかえり、 により、 天心はなお、 天心はさらに次のようにいう、「足利氏時代の思想は今日をも支配し、 自覚の三性質ありて、自覚的の思想は、今日に至る迄、 にたいする新しい時代(近世) 円山応挙が写生の一派をなせるも、 ①奈良朝は彫刻を以て成り、最も理想的の観念に富み、其の仏教の性質は小乗にして、人界と仏界 仏も亦人間の情ありとなし、 講義の中途、すなわち、中世を終えて近世 藤原時代の感情的は一転して自覚的となり、 大体上は優美の一方に傾けり。而して此の余流を汲みて鎌倉時代を成し、之れ亦感情の 近時に至りて応挙出でゝ写生を以て変化を試むも、 しかも、 人間の情に因て生じ、其の宗教は密教を主とし即身成仏を説き、 の特色を際立たせている(次の①②③は筆者の挿入)。 ここでは、それぞれの時代の特徴を示すことによって、 人仏の間は遠からざるものとせり。其の仏像には不動、 此の感情にもとづけり。 (すなわち足利時代)の講述に入るところでも、 殊に維新前迄尚ほ日本美術を支配し、 自ら其の物を覚りて作る。 橋本雅邦氏が現今作る処も此の思 中世は藤原氏時代、近世は足利氏 亦此の思想中にあるものな 恵心より、 薬師、 日本美術は理 阿弥陀の如き、 いわく「日本美 前一代 隆能、 探幽 地蔵の如き 隆親 人間 の如

本的な思想を示しており、重要であると思う。

足利氏時代は自覚的にして高淡なり。

本にては、理想的、感情的なる時代に於ては共に写生を重んぜず、独り高淡の時代に至りて之れを重んず。 して其の第二期の終りには〔東福寺の画僧〕明 兆 の如き大家を出だせり」(一〇九-一〇ページ)。 の性質に因りて、或は優美或は壮麗を学ぶものあるべしと雖ども、要するに高淡の趣きを免がるゝ能はず。 しく高淡の性質緩なるに至れば、直ちに桃山、元禄の如き華麗の美術を生ず。日本今日の状況また然り。 在りては壮麗優美の性質に富みたりしが、四百年前、足利氏時代の為めに感化せられて高淡となれり。 ここに要約的に述べられている古代・中世・近世の美術の特徴づけは、天心の日本美術史講義をつらぬく基 西洋人が現今の日本美術を以て淡泊なりと評するは、此の高淡に原くものにして、邦人と雖ども中世以前に 西洋の如く甚だしからず。此の自覚的に至れる原因は鎌倉時代に在りて、即ち禅宗の輸入にあり。 而 H

### ② 各時代の特徴

と思える諸点を適宜覚え書き的にしるすにとどめることを諒とされたい。 天心による日本美術史の展開をここで詳細に辿ることはとうてい不可能なので、以下、各時代ごとに特徴的

# 古代、奈良朝時代(広義)の美術について

#### イ推古時代

代は推古、天智 本美術の性質を形成した、という。 て足利 本としたとする。 上世〔上代〕美術の現存するものは乏しく、そのため、推古期から講述を始めることになる。 便があり、本性的な自発的な工芸の要素のうえに渡来人を受けいれて能く彼我の文化を渾化しえた。 (前述、本稿二三-四ページ) 天心は、 天心は日本美術史の講述を推古期から始める。わが国では、どの人種も具えている美術への一般的な条件 (とくに禅宗の影響)、そして今日 (この講義の時点) に及ぶまで、 古代文化の原動力であったのは、一は儒教、 [広義] の二時代渾化して天平の最盛をなす」(一三ページ) との基本的な認識がある。 仏教はもと美術に直接関係のあるものではないが、美術の霊妙なものは、 のほかに、 山水の明媚、 風物の変化に恵まれ、 一は仏教であり、王道 みな仏教に関係があり、 海外との交通による外物導入の (政治) は儒教、 推古から平安を経 天心には、 人心は仏教を 仏教が H

< を理解するための前提として重要不可欠なものである 本への伝来を述べ、ついで、中国については、夏・殷・周・秦・漢・六朝の歴史的変遷と、 天心はこのように述べて、以下、 また前述したように謝赫の「六法」を講述する。 インドにおける仏教の成立、 この部分は、 その美術、そして中国、 天心の考えるように、 日本の往時の美術史 朝鮮を介するその その美術史を詳

世紀後半には雲岡石窟 た仏像の表現と技法が積極的に学ばれ、礼拝仏堂の造像が開始された。 は空前の隆盛をむかえた。本格的な造像伝統のなかったわが国では、 た仏像の造像は、 辻惟雄監修の前記 東漸して、 『日本美術史』は次のようにいう。「一世紀末にインド「ガンダーラ、 (山西省) 四世紀頃には中国 が、五世紀末には竜門石窟 (五胡-土人国 (河南省) が開窟され、 に伝わった。 伝教が伝来すると、朝鮮を介して大陸で完成され 四世紀後半には敦煌石窟 以後八世紀まで、 つづいてマトゥラー」ではじまっ (甘粛省 中国の仏教彫刻

らず」(三二ページ)という。 頃は彫刻は遂に其の独立を失し、寧ろ画風によりて明かに〔優劣を〕鑑定するを得べし。……〔とはいえ〕 代にあり。……平安遷都以後に至りては、美術の〔優劣の〕鑑定は絵画に拠るべくして彫刻にあらず。 は いる。「抑も奈良朝美術の主たるものは彫刻にして、絵画は之れが従属たるのみ。絵画が漸く彫刻を圧 画彫刻の二道は、 天心はつづいて、 顧 [愷子]、 陸 [探微]、 各自その本領に拠して進歩すべきなり。其の一方が他に従属するは美術上喜ぶべき事 日本における彫刻と絵画との発展の状況について、以後の見通しを聴講者のために示して 張 僧繇 を渾化して呉道子に至りて大成したる唐代美術の感化を受けたる空海 運慶 にあ

た秘仏・夢殿観音、 天心は、法隆寺の古仏像、中宮寺の半跏思惟像 法隆寺の玉虫厨子、 中宮寺の天寿国曼荼羅などについて語っている。 (弥勒)、さらに、 フェロノサとともに開扉 の承諾を得て見

## ○ 天智時代(天智より聖武の前まで)

やがて花咲いたと思われる、と天心はいう。 リシア風様式の伝播があり、 このような大きな進歩をとげたものとしてたいへん重要である。すなわち、さきに⑴の⑤で述べたインド・ギ た仏像は推古美術とは異なっており、 天心によれば、 この時代をとくにたてる必要はないという者もあろうが、法隆寺金堂の壁画とこれに囲まれ これが天智期の美術の形質をなしており、 これから自然に発達したものではなく、新しい分子が外から輸入されて、 この性質が基礎となって天平の盛期が

ている。すなわち、 もしくはペルシアの界にあるインド仏像の頭髪饕積 まこの問題にあらためてより詳しくたちいれば、 金堂壁画は、 ロンドンのブリティッシュ・ミュージアム等に所蔵の、 (衣のひだ)とそっくり似ていて、どうしてもその間 天心は、 次のようにみずから設問 L ヒマラヤ山南方の地 慎重に論をすすめ に大

亦唐初代に於て特有の発達をなしたるの風にして、 縁がないはずはないようである。 んやとの疑問を生ずるは免がれ難き事なり」(四二ページ)と、まず考える。 方より論ずれば、 此の如く類似し、 それは偶然か、それとも系統があってこうなったのか。「金堂壁画の如きも、 加ふるに彼我交通の途其の間に開けたるあり、 印度希臘風とは全く関係なきやも知るべからず。 其の間に因縁あるなから

成 度希臘風の影響せるものなるべし、」そして「彼の推古時代の美術と印度希臘風を混和して、以て天平美術 討のうえ、 至るは争ふべからざること」であるとする。このようにして、天心は、軽はずみに速断することなく、 北路よりせるものにして、 に方れり。然らば其の仏像を作るにも希臘風を用ゐたるなるべく」、「斯くして希臘と印度美術と混和せるもの など有名なヘレニズム諸都市の建設など)を語り、「希臘風の印度に入りし時代は仏教の盛に行はれ 成をも述べ、さらに、 するも不可なからんか。」かくして天心は世界文明の淵源にまで遡り、やがて時代を下ってペ 来したものでなければならない。「此の如く確証あるに於ては、壁画の式も亦印度より来れるものなりと断 そして晋の法顯、 は印度希臘風にして、 て虎を射る姿、 の聖徳太子所用の錦旗の紋様には、 せるが如し」 その他現存する実物をみるに、正倉院所蔵琵琶の撥面にある人物はペルシア人に相違なく、 (四八・四九ページ)という。 あるいは馬の骨格、 唐の玄奘の、往時の西域・インドへの旅路を語る。しかして、玄奘の「携へ帰りたる仏像は 先立つ箇所で引用したように、 此の風は支那北方のバクテリア、ゲッテー〔月氏〕等の地方に伝播したり」云々とい アレクサンドロスの東征、セレウコス朝のギリシア文化(セレウキア、アンティオキ 印度希臘風なりしは自然の理」であり、 紋の周囲の模様の形状など、これらは遠くバビロニア・アッシリアから 馬に騎して虎を射る人物が描かれているが、人物の顎や頬のひげ、 「余が考へにては天智時代は唐の影響にして、 唐朝が 「当時印度希臘風の影響を蒙れるに ル 唐の美術 ア文明の

#### ハ天平時代

之れを細かに味ふに至りては、我が奈良美術は決して彼の希臘美術に劣るものにあらざるべし。」なかんずく う。 期のすぐれた仏像は写生を超えているからである。ではどのようにして比較するか。「写生を離れ宗教を離れ 歩も譲ることなきを信ず。」彼我の比較はたしかに難しく、写生的な眼ではとても不可能である。奈良朝天平 様を考ふれば恰かも唐朝初代の如し」(五○ページ)。そして天平美術は決してギリシア美術に劣らない、とい なり、天智時代に於て入りたる新風は、此の時代に至りては、化して日本風となりて進歩せり。其の発達の有 我邦彫刻上の発達は奈良朝に至りて其の極に達せり」(五三ページ)。 に其の寓する所の神韻(作者がそれに表現しようとしてこめたきわめて深く秀れた趣意)を以てせざるべからず。 天心は天平時代を、古代すなわち「奈良朝(広義)美術の最極点」とする。「推古時代のものは益々精巧と いわく「彼の希臘の彫刻は西洋人の誇称する所なれども、之れに対するに我が奈良朝美術を以てせば、

えない(今日でさえ、定説のないものもかなりある)。 天心の頃には、 個々の美術品についてその作像の年代、時期を今日ほど明確にしえていないことがあるのは、やむを

俗壊乱し、精神も美術も衰退の第二期となる。 天平美術 [かれの規定による] の第一期は、聖武帝在位の美術日本化の盛時であり、それ以後、 天下の政令風

の手際、 次に、天心がとくに推賞する仏像をみるに、まず薬師寺金堂三尊である。 頭部四肢の権衡、容貌の品位など、ことごとく備わり、奈良期第一と称することができる、という。 中尊と両脇侍は、 銅の具合、

をとり、ギリシア的・インド的な美術の影響を次のように描いている。この「本尊は、 前掲『日本美術史』は、この本尊を持統朝から文武朝にかけての時期に造営されたとみる点で、白鳳説 中国の則天武后時代(六五八

[元正から聖武] のころに平城京で新鋳された」とみる。 みられるギリシア美術の影響はよく消化されインド化され、優美で雅致に富んでいる……筆者〕からの 影響を受けて、 をみることができる。」他方、 達成した理想的な仏像表現をそのまま継承したものであり、さらに鋳造技法においても、それ以前に比べて格段の進歩 の彫刻様式に対応する進んだ表現内容を示している。それはインドのグプタ彫刻〔ここではガンダーラの仏像に 町田甲一、入江泰吉『日本仏像一〇〇選』は、 この本尊を「八世紀初頭の養老・神亀

り。 のなり。 して不整なり。 後左右調はざるべからず。然るに後世に至りては、絵画を基とするを以て、衣紋等の外方に突出するもの多く れども、 個の如きは、彼のシーザルの如き貌なり。又其の踏みたる鬼も、後世のものは只だに不思議の異 慶等の作は其の意を外形に表はせども、 此の戒壇院四天王の如きは実に真の妙技にして、能く四天を睥睨して悪魔を降伏せしむるの勢力あり。 して如何、 れているのは、そうではないところにある。「真正の妙技に至りては、此の如き人にして若し一旦忿怒せば果 きなり。 語あり。此の四天王の如きは肢体衣紋突出せず、完全なり。此の如きは余程の名家ならねば到底為し難き所な とくにすばらしいとされるのは、 後世に至りては、 是れを推して四天王中第一のものとす。斯く述べ来らば、単に活動を攻撃するごときも、天平時代の 只だ其の欠点は脚の姿勢気力を欠くこと是れのみ。此の四天王の如き、第一に其の整斉せるを賞すべ 時の笑相をそのまま顯わせば、その趣きはただ怒り、笑いということに尽きる。 此の鬼に至りては真に其の鬼たる情を含むが如し。」さらにいう、「彫刻は立体的美術なるを以て、 此の如き人にして微笑せば如何ならんとの感あらしむ。彼の希臘盛時の美術も亦之れを主旨とせり。 彼の西洋にては凡て物に無益なる凹凸なく整ひたる彫刻的の形状といひ、 衣紋等の変化の為めに押され、 東大寺戒壇院の四天王である。天心によれば、 此の四天王は之れと異なり、 神変不思議の精神なし。是等のものこそは参考すべきも 活動の趣きを体中、 彫像でも絵画でも、一時の スタチュエチックの この四天王像のすぐ 眼中に含む。 しきものをと

るものゝ如し」(五七一八ページ)。 も活動するは自然のこととして、決して咎むべきことにあらず。然れども活動の美は高雅沈着の美には及ばざ 如き理想的の観念充満せるときは沈着となり、後ちに源平時代などの活動の時代にあたりては、

ŧ, から 近なる人間にして、 金剛神については、 優ること能はざるなるべし。試みに希臘古代の宗教と我が仏教とを比較せよ。彼の神とせしは情欲を有せる卑 造を存す。 比較し能ふなり。 若し然らざるものありとせば、其の心は已に正しからざるなり。実に之れを以て東洋美術と希臘美術とを近く ては我れに於て高し。又彼の希臘彫刻の極点に位するフィデヤスの作なるオリンパス本尊、 るものといふべし。然れども彼の外国人は、我が梵天、帝釈の如きは活動に乏しといはんが、 意なきが如くなれども、其の中に無量の働きを認むべし。 きなり。 如きは 情を解せざるものは、 三月堂の梵天、帝釈天についてはどうか。天心はいう、「塑像にして、其の体は只だ合掌せるのみにて別に 唯坐せるのみにして、何等の活動もなきが如し。 其の作風は梵天に似たり」(五八、五九ページ)と。 美は実にのみ存せずして、 外国風解剖的の眼を以てすれば奇なりとすべし。 固より実物ならざる故、 此等の諸作はフィデヤス、セトリース 「東大寺の守護神なり。 此は人間以上なる高尚円満なる如来にして、 東洋美術の趣味を解する能はざるものなり。 之れを以て比較するは酷なりと雖ども、 想にも亦存す。即ち心の中にも、外にも存するなり。」また、 大金剛 (天竺の武器バジュラの大なるもの)を手にしたる忿怒の 眼の周囲に電 [?筆記のミスか] 等の彫刻と其の表現の方法接近した 頭髪衣紋等も整然として優美高尚の念を起さしむ。 然れども美術は実物と異なり、 同日の論にあらざるなり。 梵天の、女の如くにしてしかも乳房なき の如きものあるのみ。 其の高妙なる点に至りては 今日 実物を離れて見る ジ 若し夫れ彼の梵天 其の情趣に至り ュピテル も尚 ほ其 の模 如き

-43 -

るは、 せず、 等 4 自身の心より湧出だせしものにて、決して流派の如きものあるなし。 すべきは、 力を一所に集む。 るべからず。 点は到底企て及ぶ所にあらず。〔2〕第二には、意匠専一なり。即ち理想的の考へを進むるには此の性質なか 近なる仏像をも拝するに至れり。美術上に於ても亦然り。後世、定朝、 教の輸入ありて以来は、 以て、美術家も亦如来菩薩等の如き高遠なる仏像を製作せんと努めたるを以て茲に至るを得たるなり。 各時代中、 者)、「[1] 天平時代美術の特質を評すれば、 院四天王に比すれば「下ること一等」としたあとで、天平時代美術の特質を評して次のようにいう 最も適当なる材料を選び、最も高尚なるものを製作するを務むべきなり」(六四-五ページ)。 5 るにあり。 も過言にあらざるべし。[4] 又材料を選ぶこと自在にして、 のにあらざれば到底為し能はざるの事なり。将来の美術家たるものも、 のは銅のみを用ゆる等のことあらず。天平時代に於ては、其の求むるところは我が思想を発表するに適当な その撰ぶところは実に自由勝手にして、只だ自身の思ふが儘に活用せしなり。 各自の考出するに任するなり。例へば、四天王の鬼の一定の規則なくして、 豈愉快なることならずや。 一個の仏像にても、 法則なきこと是れなり。或は時代によりて生ぜしことはあるも、其の人の顕はさんとする法則 再びあらざりし程の極点に達したり。而して斯く高尚遠大なりしは、 少しも無用のものを顕はさず、最も必要なるもののみに力を尽す。無益なる線等を求めずして、 其の巧妙なるは実に驚くべくして、一見拙なるが如きも拙なるにあらず。〔3〕 稍々実地的となりて釈迦弥勒等を拝するに至り、其の後に至りては、 胴体は木造にして頭は乾漆なるものあるを見るべし。 彫刻が其の体躯の割合等を一定するに至りては、 第一に理想的なりしことにして、 後世の如く木彫は木質のみを用る、 全く独自工夫の結果にして、古人に拘泥 運慶等の出づるあるも、 法則に束縛せられず、 その霊妙高雅なるは日 当時仏教の性質高尚なりしを 如何にも鬼の精神を写した 已に彫刻は亡びたりと云ふ 此の如きことは、 塑像、 不動尊の如き卑 其の高遠 又最も称揚

### 中世、平安時代の美術について

現れるようになったという。 ながら、 という。 闇立本、李思訓、王維、そして呉道子による絵画の大成がある―― 家小野道風が輩出し、文化の華が咲いた。「要するに奈良美術は壮麗なり。 佐派を作すに至れり」(七六ページ)。他の領域でも、文学の菅原道真、三善清行、 譲った。 しい変化とともに国家の大勢が一変するに及んで、 平美術は、 れる仏像もまた、 来があり、 もっとも、天心によれば、 かくして「唐朝を受けたる空海時代は化して延喜時代をなし、 一方の優美に傾いていたとする。そして他方の剛健の面は、 いまや新しい時代を迎え、文学(明経、文章等の博士の出現等々)、宗教、制度、 ここにわが宗教思想は一変し、南都六宗とはまったく異なる教として即身成仏が説かれ、 美術が衰退したが、 日光、 月光、梵天、帝釈のごとき人間を離れたものではなくなった。 さらにたちいって考察すれば、 桓武帝による遷都後、やがて空海、 唐朝文物 とくに、前述した六朝の顧 この時代の美術は、 の大きな影響のもと、新時代の美術に場を 後述するように、 此の系統を追ひて所謂日本風、 最澄による新仏教、 延喜美術は優美なり」(七六ページ) 在原業平、 信貴山縁起絵巻などに 優美剛健の性質をもち かつて極点に達した天 すなわち密教の将 交通のいちじる ややおくれて書 陸、 張のあと、 作りださ 即ち土

侶や宮中のもとにとどまっ 第二に、美術がしだいに一般社会に及ぼうとする形勢にあったこと、 たことを指摘している。 天心は、 延喜時代の性質として、 たが、 延喜時代になって一般の上流社会すなわち貴族たちが美術の潮流のなかに入っ 第一に、 このように天平以上に純然たる日本風を帯びたことを挙げ、 すなわちさきに天平の頃はなおそれは僧

なれども、之れ如何なる階層の愛せしやを知らざれば、其の意を解する難し。而して延喜時代は殿上人〔昇殿を許された 天平は僧侶の美術にして一般階級のものと異なり、又鎌倉時代に於て、合戦絵巻の如きは当時最も多く画かれたるもの 次平民的に流れ、従て各時代其の性質を異にす。故に時代の性質を知りて美術を論ぜざれば、之れを解すること難し。 の如き下等社会の美術あり。而して現今、美術は普通一般のものとなれり。諸外国の美術も亦同様にして、上流より漸 展の趨勢とみている。「階層より云へば、天平は僧侶、延喜は貴族、鎌倉は武家美術なり。 天心はこのように美術が社会のどのような諸階層に受けいれられたかを重視し、それがしだいに広がることを社会進 の美術なることを記憶して、之れを観察せざるべからず」(七七ページ)。 徳川は一般に及び、

「其の美華の為めに遂に衰亡せり」(八四ページ)という。これは、天心によれば、美術盛衰の大法則の示すと 美術はたしかに衰退の道を辿ったが、同時に武家の気風がようやく形成されつつあったのである。 また容儀的となった。しかし、他面、 おりである。こうして源平時代に移行する。そして社会全体がいちじるしく容儀的になったと同じく、 にその「極点に達すれば、 治平等院鳳凰堂の優美で柔和な阿弥陀如来像の作者たる定朝が傑出している。延喜時代の美術は、 延喜の時代を画した絵画の名手として天心は巨勢金岡を挙げ、百済河成をその先駆とする。 日本固有にして比類なき日本的の美華を開きしが」、しかしやがて社会とともに、 鎌倉時代の新しい元素がすでにここで萌芽をなしてくる。 彫刻では、 藤原氏時代の

男子の気骨全く消磨せるものにして、当代に成れる隆能源氏絵巻を見れば、国家の衰滅真に徴すべきのみ」(二十世紀 これを着する男子は歯を染め眉を画き、殆ど男女の区別なきに至りたるは此の時代にして、優美は優美なりと雖ども、 他に人間の事業なきものとし、兵馬法律のことは上流社会の関せざる所となれり。」このようないちじるしい政治の弛 藤原氏の門閥の弊は、足利氏、徳川氏の比ではなく、「一に〔ひとたび〕宮中に奉仕すると、詩歌管絃を弄するの外、 「偏頗の見」に陥ってしまった。「藤原氏に至りては其の衣美のみ競ひて、軽便の服をすてゝ容儀上のものとなれり。

末の今日の日本の大衆的状況は一部においてこれにはなはだしく類していないか)。かくして、気力失われ、 盗賊の横行、 保元の乱となる。 優美の極、 此に至れりと謂はざるべからず」(八四-五ページ)。

山僧の

に大いにみるべきものは、 いていた。 考えていたことを想起したい。そこで、もうすこしこのことにたちいれば、これからいよいよ鎌倉時代に入る 述したように、 にあたって、かれは次のようにいう。藤原時代には剛健優美の二性質があったが、その盛時には主に優美に傾 元平治の乱の頃から剛健への機運が生まれ、鎌倉時代の美術への道を開いたのであった。このようにして、前 ではこれも疑問とされている)。このようにして、平安時代にあった前述した優美と剛健の二性質のうち、 ては、はたして鳥羽僧正の筆であるか否か、 儀的な雲上人に反対する趨勢を示す芸術作品として、信貴山縁起絵巻と鳥獣戯画とを挙げている。 て此の間に存せる元気を以て遂に鎌倉時代をなし、日本をして今日あらしめたり」(八七ページ)。天心は、 全国を挙げて藤原氏の流に化せしならば、日本は希臘の雅典、 の歴史的意義について次のようにいう。「実に日本の今日あるは武士道の力に起因するものと称すべく、 この時代は藤原時代の残余の美術(すなわち剛健の性質)が発達したものとみてよい。そして、この時代 幸ひにして彼の如く奢侈、彼の如く怯弱なるは独り上流のみにして、中等以下は之れに感染せず。故を以 しかし、保元・平治の兵乱にさいして社会の運動が一変し、たとえば隆能の源氏絵巻にみられるよ このような世情を背景とし、これにたいするアンチテーゼとしての、 弱の傾向に反対して剛健の時代に入る機運が生じ、鎌倉時代にいたれば、率直剛健の一時代となっ 鎌倉時代は、 雄豪率直な土佐絵であり、その飾りのない風は、当時、 藤原氏時代と足利氏時代との中間となし、前者は後者の前兆であった、と天心が藤原氏時代と足利氏時代との中間となし、前者は後者の前兆であった、と天心が 知るべからずといい、後者については僧正の作としている(今日 羅馬、バビロンの轍を踏んで、亡滅し去らんの 鎌倉期における武士道の 一切の容儀を離れるという 前者につい

認めている)。 の時代にはまだ出現していない。しかし、これとはちがって浮世絵をリアルな人間生活の活きた芸術的再現 を描くということが絵画の真の有り方であると、ここでいっている(むろん、後世のいわゆる「浮世絵 其の時のものを描きて人心を感ぜしむるは蓋し絵画の真相なるべし」(九○ページ)。天心は現実の人間の生活 画として画くものは想像画に過ぎず。真の美術は浮世絵の範囲を出づ可からず。人、浮世絵を賤しむと雖ども、 精神にあった、とするのである。この見地から天心はいう、「当時の絵画を概言せば、所謂浮世絵にして、 への土佐絵は現時の真状を写すの外他の目的なし。後世、歴史画、 とはいえ、 もちろん、たんなるありのままの写実ではない――としてかれは理解して、その意義をここで 浮世絵の区別を生ぜりと雖ども、 はこ

此の方を有して漸進せば、焉んぞ今日の衰頽を見るあらんや」(同ページ)といって惜しんでいる。 天心は、平治物語、伴大納言、北野縁起などの絵巻を、土佐絵の真相として評価し、「東山、 徳川時代に至るも猶ほ

してしまった。 彫刻についていえば、鎌倉時代に運慶の一派が現われたが、末期になると、独立の性を失い、 しだいに衰頽

### Ⅲ 近世、足利氏時代の美術について

との中間にある鎌倉時代について、その美術は藤原氏時代の余流である点ではなお感情の美術であるが、他方 と、それぞれの時代を特徴づけていたことについては、前述した。そして、 天心が、 奈良期は理想的で壮麗、 藤原氏時代は感情的で、その極、優美、そして足利氏時代は自覚的で高淡 かれは、 藤原氏時代と足利氏時代

していっそう武士の気風が発展して自覚的になったとする。 次の新しい時代の気風をしだいに色濃く孕み、足利氏時代にいたって、とくに禅宗がますます広まることを通

べきであろう」(五一六ページ)。 美術史家におよんでいる。 子で永く国宝調査の衝にあたっていた中川忠順にうけつがれ、それがまた中川から大きな影響をうけた現代の におこった水墨画をあげるべきだとするならば、天心の説はふしぎではなくなる。こうした見解は、 われておらず、武士の美術としては禅宗を媒介としてむしろ天心のいう鎌倉時代第二期、 代の美術の延長と思われるところが多分にのこっており、武士の美術としての性格のはっきりしたものがあら は一見奇妙にみえるかもしれない。しかし宋元画の影響があらわれてきたにしても、 この点について吉沢忠は上記 とするならば、天心の説は決して奇妙ではなく、むしろ先駆的業績として認めらる 「解説」のなかで次のように天心のこの見解の意義を述べている。 鎌倉時代にはまだ藤原時 すなわち南北朝以後 天心の弟 見解

考按工夫などがしきりにおこなわれるようになったのはまさに自覚の心のためである。 しかれ人間の幼時から成人への成長と同様であり、明治ともなれば最も自覚的の思想に富んできており、 なったのと同様である。世が開化するにしたがって美術界も自覚的となるのは当然であって、 ということ、そして「画法」といった問題も提起されてきたとする。 ここでいう「自覚的」、自ら省みるということについて天心は、この時期になって「画上の道理」 茶道や軍法なども禅宗の理で説くように これは善かれ悪

このことを前提して、天心は日本近世美術には次の三つの骨髄があるという。すなわち、

面白いものの程度を、どの辺に止むべきか。趣致のもつ美の制限をいう。

いう。 実物の繁雑を厭うて淡泊を愛し、彩色などは不用のものとして、これを除くようになった。 世外心。 塵世を超脱する禅派の清淡を味い、俗を離れた情を楽しみ、悠々乎と物外に逍遥することを

第三、古法を重んずること。

天心によれば、 足利時代は足利氏執政の時だけでなく、近世四百年がこれに支配されたのであり、 それはつ

ぎの四期に分かたれる。

第二期

第一期 東山時代 東山義政の思想にもとづき、 雪舟、 正信らが輩出し、足利時代最盛の期

豊臣秀吉を中心とし、元信はすでに去り、

足利時代中の華美なるものが秀吉の好尚にち

なんで生じた。永徳がこれを代表する。

第四期 第三期 寛政時代 寛永時代 寛永より元禄にいたる間で、探幽、常信、一蝶、光琳らがでる。 応挙、呉春らが輩出して、写生的という特徴で足利時代の変化を試みた。

はとくに北斎と広重を高く評価したいと思う。 術界を支配したとはいえない。天心による徳川時代の浮世絵の評価は低い。浮世絵には多様なものがあるが、わたくし 美術を与えたけれども、日本美術の大体に影響するものは少く、当時の主要な画風に伴って進歩したとはいえるが、美 また、応挙以来しだいに衰退して今日に至っている。この間にあって、浮世絵が大いに発達して、社会下層の為めに を学ぶのは、もともと復古に過ぎないし、四条派は応挙の趣きを保続するのみであり、別に一期を設ける必要はない。 天心によれば、寛政ののち、文化文政の頃になって、文晁、抱一らが出て、盛時の観を示したけれども、抱 一が光琳

地域的な市場圏の成立・統合と領国の関係の進展など、室町時代の社会経済的発展のうちにみており、 的荘園公領制を存続させながらもそれに替わる大名領国制の漸次的成立を、十五-六世紀小農民経営の さきに一言したが、簡単に再説しておきたい。そもそも日本史の基本的な時代区分として、わたくしは、古代 右の四期を一括して「足利氏時代」と捉えることは一見やはり奇異にみえるかもしれない。この点について

題である(わたくしは賛成ではない)。 とができよう。 まとめて modern agesとするのである。このような天心の把握は一つの興味ある捉え方を示すものというこ このことはともあれ、天心は、美術史のうえで、足利氏時代以降(幕末にいたるまで)を新しい時代とみて、 には荘園公領制は弱体化しつつもなおそれ自身のうえに新興の武家権力を存続させていたとはみうるだろう。 権が鎌倉に成立したからといってそれによって封建制が実現したという通俗的な考えをとっていない。 もっとも、 全体を通じて「足利氏時代」という呼称を用いることが適当かどうかは、 別個 鎌倉期 の問

興以に尋ぎて 雪舟の風を慕ひ、 江戸に於て専ら東山風を起せり。 恰も家康の如き人なりしならんか。其の法とする所は唯雪舟一本槍にして、以て狩野の家を保てり。 彼の豪華壮麗を極めたる桃山時代の反動として、極めて淡泊なる美術を愛するに至れり。 美術は豊臣時代に 淡泊の風を失ひ、太閤時代に至りては華美となり、種々の勢ひよりして豊臣時代の変化を為したり。 もまず「足利時代に還りたること是れなり」という。すなわち「足利時代の雪舟、 徳川時代の始めの箇所で、天心は、徳川政権がようやく安定期を迎えた寛永時代について、その特色は何より とみるのであって、氏もこの点ではおそらく異議はないであろうと思う。この点について若干考えておきたい。 六)と。この点でわたくしは氏の見解に賛成である。徳川時代に狩野派が存続したことにも一定の意義がある に法度を厳にせり。 ることができない。こうなったのは、近世における絵画の流れを狩野派を中心としてみたからである」(五 時代のなかにふくめているが、これではさまざまの派が新たにおこった徳川時代後期の絵画の複雑さをとらえ このことと関連して、吉沢忠は、 一度脈絡を破られたり。然れども徳川氏は質素倹約を守り、努めて華美を去りたりしを以て、 故に美術上に於ても、豪壮は去りて東山風に還りたり。 前記 「解説」のなかで次の問題を提起している、「天心は徳川 一方京都には山雪系統の京狩野あり。 此の時代の美術家探幽の如きは 正信の美術は時を経 徳川氏は全てのこと 時 徳川氏 の師

り。 とは、 との連絡を保つことを得たるは、実に此の家柄制度の功といふべし」(一二九ページ)と天心はいう。 倒せられ、 を呼吸する人の存在は、実に此の家柄の存せしに因るなり。然らざれば浮世絵、文人画、 とが、「火の枯野を焚くが如き勢ひを以て、〔文人画が〕殆ど我邦の画なるものを廃頽せしめんとするを防ぎた 家法のことは徳川氏の制度上から生じたもので、「探幽已に徳川氏奥絵師となり、 存続の意義は、 の法を守らざるべからず。是れ我が美術上に於て、非常なる出来事と云ふ可し。」このように家法を定めたこ たることなりと云ふべし」(一二七ページ)。狩野家が美術上家法を定めたこともこの時期の大きな特色である。 の家の立脚点とする所より総ての制度に至る迄、悉く之れを足利氏に受く。故に第一の特質は足利時代に帰り 若し此の時に方りて家柄なるものなからしめば、 たしかにさまざまな弊害を後世にもたらしたが、その後、文人画が興ってきたさいに、 今日橋本先生の如きを見る能はざりしならん。」また狩野芳崖も出なかったろう。 一つには、この点にみることができるように思う。 如何なる境遇に陥りしか。 明治の今日迄雪舟、 世襲の家柄となりては、 明画、 故に明治と東 かえってこのこ 写生風等に圧 雪村の気 其

なり」(一三大ページ)。 n 西川等の浮世絵起り来る。 有様は、 は勿論、 ようにいう(①②③は筆者の付したもの)、「此の時に方りて①上流社会の美術は狩野派其の全権を占め、 り。 次の論点に移る。天心は他の諸派についてももちろん多くを語っている。徳川の前期について概括的に次の 一種ありて、 此の頃に至りては浄瑠璃芝居等の如きもの起りし故、 京都禁裏の御用迄も務めたり。土佐は京都にありて御所及び公家の需要に応じ、②下等社会に於ける 一は土佐派より出で、 ③此の中間を補ふの美術、即ち上等なる町人及び洒落なる士人の用に応ずるもの起 一は狩野派よりす。 其の前者は宗達、 之れに伴ひて之れを代表するの美術として菱川 光琳にして、後者は即ち一蝶

は形ちにありとなすの端を開きたり」(一五一ページ)。 ては、画を以て我が思想を写し出すの一具となし、その意は形ちの外に存するなれども、 非凡なり。 とおりだが、ここでも、かれは意から形に移ってはいけないという持論を力説している。「応挙が画風は実に しが為めに、 写生的の考へは此の人ありて始めて起すを得たり。 日本画の足利以来の極めて深き趣味を失ふに至りしかと思はる。彼の雪舟、雪村、 然れども応挙の画にして彼の如き点に迄進歩せ 応挙に至りては、 探幽等にあり

以上をもって、天心による「日本美術史」講義の時代別の詳細な叙述をとにかく瞥見したこととしよう。

### ③ 日本美術の創造的発展のために

とめている。 し、それぞれの時期の特徴を簡単に振り返ったうえで、日本美術の将来のために留意すべき諸点を七項目にま 天心はその講義の最後で、「総叙」として、さきに述べたような日本美術史の時代区分をまとめとして提示

第一 「精神鋭くして観念先だつときは〔美術は〕興起し、物体を求めるに至れば必ず衰頽す。」

其の子孫之れを模倣して益々衰ふ。応挙の力、亦探幽と馳騒するに足れり。 天平、延喜、鎌倉、東山なるべし。……彫刻は天平を最極点とし、定朝之れに続き、運慶又之れに次ぐ。」 の派亦衰ふ。現今の形勢は狩野の画妙は既に百年以前に死し、四条は僅かに気息奄々たり。」「精神強鋭な れば必ず昇り、其の形を求めて之れに検束せらるゝに至れば必ず降る。此の中に於て、最高点に達せしは 「探幽は一世の大家なりと雖ども、東山時代を綜合せんとするの念あり。之れ其の雪舟に及ぶ能はざる所 後人之れを学ぶに至りて、其

第二 「系統を逐うて進化し、系統を離れて亡ぶ。」

とを力むべし。」「大家なるものは孤立単独にして出づるものにあらず。」「故に美術史上に於ては大家その 信〕あり。」「一時を以て完全を望むべからず。同一観念の系統を追うて、半成の観念を更に一歩進めんこ 之れを天平に完全するは天平の大家一人の力にあらず。前已に之れが基礎を造れるものあり。 ものよりは、寧ろ之れが前駆たりし人を研究するを必要なりと信ず。」 の前には空海あり。光長、慶恩の前に鳥羽僧正あり。雪舟の前に秀文、周文あり。永徳の前に古法眼 「美術は孤立のものにあらず。一時期をなすには必ずその前代と相伴うて形をなす、推古を天智に進化し、 例へば金岡

第三 「美術は其の時代の精神を代表し、能く当時の思想を示すの力、特絶なり。」

するのみ、以て全世界を動かすに足らず。」 も能く代表せるものは美術にして、文学、宗教の如き、大いに貴ぶべきものありと雖ども僅かに国内に関 「社会の秩序乱るれば、 美術亦衰ふ。其の国家生活と密着の関係あること明らかなり。 又我邦の精神を最

第四 「日本の美術は変化に富むこと。」

は世界其の例を見ざる処、以て大和民族が美術思想に富めるを証すべし。」 はれたるところより論ずれば、 「精神上より云へば、 奈良朝の理想的なる、 壮麗、優美、高淡の三大変化を有す。同一種族にして此の三者を具備する 平安朝の感情的なる、足利の自覚的なる、之れを其の形に現

かれは神功や秀吉の朝鮮への出兵を肯定的に語っているところなどとともに、批判を免れないだろう。 一九四五年の侵略戦争敗北まで、この語はしばしば用いられた。天心が特別であったとはいえないであろう。しかし、

第七

優美なること。

第五 「適応力に富むこと。」

るの致す所となすは誤れり。」 ジの\*を参照〕。殆ど其の根元を消化し去りて、痕跡を止めず。或は之れを以て、我が邦人の模倣力に富め 東山は宋元の文化を渾化して日本的となし、豊臣時代の朝鮮に於けるも亦然り〔この点大いに疑問、 「奈良朝は漢魏六朝の影響を受けて成り、平安は唐朝の文化を取りて、之れを渾化して延喜時代をなし、

第六 「仏教の哲理により唯心論に傾き、写生を離れて実物以外に美の存在を認む。」

「我が美術は、上来述ぶる如く変化に富むと雖ども、何れの時に於ても写生主義に重きを置きたることあ ……物心併行すべきなり。これ将来我が美術の目的なりと信ず。」

天心は以上の七項目を示し、講義の最後を次の言葉をもって結んでいる。 に於て優美の性質を有し、藤原氏の時には全国外国の羈絆を脱せしを以て、純乎たる優美の極に達せしな 一藤原時代に於て我が美術が優美の極点に達せしは、我が美術の独立を示せり。然れども我が美術は大体 故に日本人を放任して、自然の発達を妨ぐるなきときは、必然此の点に帰着すべし。……然りと雖ど 剛健なる性質も亦之れなきにあらず。優美の中に剛健を含むは、実に我が美術の最長所なり。」

亡ぶ。系統を守りて進み、従来のものを研究して、一歩を進めんことを勉むべし。西洋画、宜しく参考すべ 「余は諸君に勧むるに、左の数言を以てせんと欲す。之れを歴史に徴するに、徒らに古人に模倣すれば必ず 然れども、自ら主となり進歩せんことを」(一六二-一六七ページ)。

- 注
- (1)以下、この節と次節「天心の生涯」では、とくに斎藤隆三 『岡倉天心』 捧げた一生 田義之、小泉晋弥編『岡倉天心と五浦』中央公論美術出版、 ―』上下、三省堂、一九八二年、などに負う。 一九九八年、山口静一『フェノロサー 吉川弘文館、 九八六年に負う。その他、 -日本文化の宣揚に
- (2) 高山樗牛は、大観が歴史的人物屈原を主題としておりながら屈原その人を描いていないと批評した。大観としては、 歴史的屈原が提供せる天成の好画題を捨てて、 色に輝けばなり。又多く想像の余地を止めず、想像すべき結果は已に端緒を表はしたればなり。大観は何が故に、特に 男子也。吾人は彼に対して、多く同感を表する能はず、同感すべき煩悶は、已に彼の胸を去りて、其の面は已に決意の る所也」、高山樗牛全集、博文館、 に優遊して安立の地を静観する懐疑詩人に非ずして、一個の目的一個の情操を抱いて、将に其の業に就かむとする慷慨 「大観が描きたる屈原は、煩悶の屈原に非ずして決意の屈原なり。沈憂の屈原に非ずして、激憤の屈原なり。 しかし、失意のなかに 眦 を決して立つ不屈な敬愛する師天心を、屈原にことよせて描いたのであった。樗牛は書く、 大正三年 何が故に、 特に是の不利益なる性格と契点を択びしや、吾人の解し得ざ 彼は江湖
- (3) 森田義之・小泉晋弥編、前掲書、三二二―三ページ。
- (5) 同上書、五一-五七、八三-九四ペ-ジ。(4)山口静一、前掲書、上、五一ペ-ジ。
- 『日本近代美術史論』のなかで述べている(講談社学術文庫、一九九四年、二一八-二三三ペ-ジ)。 フェノロサが洋画拡張説から日本画奨励説に変わったことについては、 山口静一の前掲書を引用しながら高階秀爾が
- (7) フェノロサと芳崖との出会いについては、 前掲書、 山口静 一の研究 (前掲書) によって、 明治十五年にフェノロサが芳崖の作品に着目したことが明らかになった 従来、 明治十七年の第二回内国絵画共進会が機縁であったとされてきたが

- 8 フェノロサの美術講義の内容については、山口静一、前掲書、上、三八七-三九二ページを参照。
- (9) フェノロサは、 見である。 もあって、 における欠落部分を彼女が補筆することには無理があり、しかも邦訳者有賀長雄が日本の読者のために加筆をしたこと フェノロサの叙述から離れるところがあり、難解なものとなっているらしい。この邦訳書は、 この著作を不完全な遺稿として残して世を去った。かれの夫人は作家として文筆力はあったが、 わたくしは未
- (10) 斎藤隆三、前掲書、六一ページ。注(1)で述べたように、本節「天心の生涯」は、 同書にとくに多くを負うている。
- (11) 大村弘毅『坪内逍遙』一九八七年、一三六-九ページ。
- (14) 注(2)を参照。

12

斎藤、前掲書、七九ページ。

- (16) 同上書、一六八ページ。 (15) 春風同人 (天心) 「第十回絵画共進会・日本美術院展覧会出品概評」岡倉天心全集第三巻、一九七九年、一五四ページ。
- (17)岡倉古志郎、「天心とベンガルの革命家たち――『東洋の覚醒』における天心のインド観をめぐって――」『東洋研究』 八一号、一九八七年、四二一三ページを参照
- (18) 天心の「日本美術史」講義のテキストおよびその「解説」は、『岡倉天心全集』第四巻、平凡社、 それからの引用ページは本文中丸括弧で示す。 一九八○年による。
- 19 九九八年、 拙稿「ヴィンケルマンと古代ギリシア精神の再生 -日本からのメッセージ――」、拙著『黄金の 弩』 邑書林、
- (20) 『本朝画史』狩野山雪初稿、 拙著『日本近世思想史序説』下巻、新日本出版社、一九九七年、四七七-九ページを参照。そこでは、同書の訳注者に 一同永納増補(笠井昌昭、佐々木進、竹居明男訳注、同朋社、一九八五年)については、

拠りながら、本邦最初の画史書ともいわれる同書に積極的なものを掘り起そうという姿勢でわたくしは書いた。 はやはり程遠い。天心はそのことをここでいっているのである。 に同書には意義がある。 しかし、天心が叙述したような、われわれも納得しうるような本格的な絵画史の著作であるに

- (21) 同上書、四九五一六ページ。
- (22)王耀庭『中国絵画のみかた』桑童益訳、二玄社、一九九五年、一三一ページ、その他、葛路『中国古代絵画理論発展 史』上海人民美術出版社、一九九二年、二九-三五ペ-ジ、阮璞『中国画史論弁』陜西人民美術出版社、 一-五五ページ(詳しく論じている)、マイケル・サリヴァン『中国山水画の誕生』中野美代子・杉野目康子訳、 一九九五年、二二四-九ページ。 一九九三年
- (23) フェノロサ『美術真説』大森惟中筆記、 ラレンコトヲ要ス。即チ聚合ノ点ハ主トナリ、他ノ部分ハ客トナリ、主客一目下ニ展覧スベカラシメ、而シテ客ハ常ニ ヲ以テ成ルモノニアラズ。其部分甚ダ多キヲ以テ、動モスレバ人ノ心目ヲ撹散セントス。斯ノ如キハ完全純一ノ感ヲ起 ス能ハズ。故ニ各部ノ布置恰モ其宜シキヲ得、人ノ心目ヲ引テ一点ニ聚合シ、而シテ自余ノ部分モ亦随テ同時ニ通観セ ノ主要ナル妙想(idea)ヲ表スルヲ得ベカラズ」(日本近代思想大系!ア『美術』岩波書店、一九八九年、四八ページ)。 人ノ人目ヲ誘引シテ主ニ致スガ如クナランヲ要ス。之ヲ名ケテ画ノ湊合(unity)ト謂フ。若シ此湊合ナケレバ、美術 明治十五年、竜池会での講演、 そのなかでかれはいう、「画ハ概ネー点一線
- 24 中村元『インド思想史』第二版、岩波書店、一九六八年、一一九-二〇ページ。
- (25)岩波『仏教辞典』中村元他編、一九八九年、七〇一ページ。『西遊記のシルクロード 九九九年、一〇六ページを参照。 三蔵法師の道』 朝日新聞社、
- シーの彫刻を参照 (26)ヴェ・イオンズ『インド神話』酒井伝六訳、青土社、一九九〇年、三〇ページ。 前ページの「ジャイナ教のヤク
- (27)辻惟雄監修『日本美術史』美術出版社、一九九一年、二二、二八、三八ページ。

- (28)『日本美術史辞典』(平凡社、一九八七年)は、奈良時代の美術を、様式に着目して、白鳳美術と天平美術とに区分し て考察している(一〇一二一三ページ)。
- と推移するものと考えている(目次、一四-三六、四五ページ)。 町田甲一『概説日本美術史』(学生版、吉川弘文館、一九七〇年)は、奈良時代を二分せず、飛鳥から白鳳、
- (30) 同上書、二五ページ。
- (31) 同上書、三九ページ。
- 32 七ページを参照 町田甲一、入江泰吉編『日本仏像一○○選』秋田書店、一九七三年、一一八ページ。町田、前掲(注(⑵))、四六−
- (33) 前掲拙著、五二二-五ページ。
- ある。いまここでの問題は、わたくしが足利から徳川までを一括して封建的と考えているという点である。 らなかった」(三七○ページ)。↑ 古代・中世・近世等の呼び方は、歴史叙述の時点(これによって「現代」がきまる) 安定性のために、やがて列島全土をまきこむ戦乱を招き、織田・豊臣・徳川とつづく幕藩体制によって再編されねばな によって相対的である。天心は明治にあって、足利から徳川までを一括して捉えるために、これを「近世」と呼ぶので 強い成長)を基盤とする国人=大名領国制の成立との過程であるが、この封建体制は、その内部諸矛盾の激化による不 公領性の解体と、農村内部における封建的諸関係の拡大(とくに隷属農民――小百姓――の封建的な自営小農民への力 わめて流動的であり、 〔室町〕幕府の統治は、権力基盤の跪弱性のためにははなはだ安定性を欠き、封建的秩序も〔まだ十分な発達をとげず〕き 朝の内乱を経る室町期は、 拙著『日本思想史序説』 ついに応仁・文明の乱から戦図の時代をよびおこすのである。これは、大づかみにいえば、 (新日本出版社、一九九一年)に室町時代について次のように書いた。「鎌倉中末期から南北 古代的なものに代わって中世的封建的なものが漸次的に形成されてくる時期である。

